
XII I

II
III

IV
VVIVII

VIII
IX

X

XI

e os inícios do metodismo no Rio Grande do Sul

| 1887-1900 |

Vicente M. Dalla Chiesa



e os inícios do metodismo no Rio Grande do Sul

| 1887-1900 |

Vicente M. Dalla Chiesa



Fundação Universidade de Caxias do Sul

Presidente:
Dom José Gislon

Universidade de Caxias do Sul

Reitor:
Gelson Leonardo Rech

Vice-Reitor:
Asdrubal Falavigna

Pró-Reitor de Pesquisa e Pós-Graduação:
Everaldo Cescon

Pró-Reitora de Graduação:
Terciane Ângela Luchese

Pró-Reitora de Inovação e 
Desenvolvimento Tecnológico:

Neide Pessin

Chefe de Gabinete:
Givanildo Garlet

Coordenadora da EDUCS:
Simone Côrte Real Barbieri

Conselho Editorial da EDUCS

André Felipe Streck
Alexandre Cortez Fernandes

Cleide Calgaro – Presidente do Conselho
Everaldo Cescon

Flávia Brocchetto Ramos
Francisco Catelli

Guilherme Brambatti Guzzo
Jaqueline Stefani

Karen Mello de Mattos Margutti
Márcio Miranda Alves

Simone Côrte Real Barbieri – Secretária
Suzana Maria de Conto

Terciane Ângela Luchese

Comitê Editorial

Alberto Barausse
Universitá degli Studi del Molise/Itália

Alejandro González-Varas Ibáñez
Universidad de Zaragoza/Espanha

Alexandra Aragão
Universidade de Coimbra/Portugal

Joaquim Pintassilgo
Universidade de Lisboa/Portugal

Jorge Isaac Torres Manrique
Escuela Interdisciplinar de Derechos 

Fundamentales Praeeminentia Iustitia/
Peru

Juan Emmerich
Universidad Nacional de La Plata/

Argentina

Ludmilson Abritta Mendes
Universidade Federal de Sergipe/Brasil

Margarita Sgró
Universidad Nacional del Centro/

Argentina

Nathália Cristine Vieceli
Chalmers University of Technology/Suécia

Tristan McCowan
University of London/Inglaterra

Conselho Editorial EST Edições:

Diretora
Marilene Dorneles
Antônio Dalpicol
Emílio Franzina

Frei Moacir Pedro Molon
João Carlos Tedesco
Luis Alberto De Boni
Maria Estela Zonta

Monsenhor Urbano Zilles
Véra Lucia Maciel Barroso

Vicente Dalla Chiesa



e os inícios do metodismo no Rio Grande do Sul

| 1887-1900 |

Vicente M. Dalla Chiesa



C533i     Chiesas, Vicente Martins Dalla
Imigrantes italianos valdenses e os inícios do metodismo no 

Rio Grande do Sul (1887-1900) [recurso eletrônico] / Vicente M. 
Dalla Chiesa. – Caxias do Sul, RS : Educs, 2025.

Dados eletrônicos (1 arquivo).

Apresenta bibliografia.
Modo de acesso: World Wide Web
DOI 10.18226/9786558074236
ISBN 978-65-5807-423-6

1. Italianos - Rio Grande do Sul - História. 2. Imigrantes - Rio 
Grande do Sul - História. 3. Valdenses. 4. Religiosidade. I. Título. 
II. Série.

CDU 2. ed.: 325.54(450:816.5)(091)
Índice para o catálogo sistemático:

1. Italianos - Rio Grande do Sul - História	  325.54(450:816.5)(091)
2. Imigrantes - Rio Grande do Sul - História 314.151.3-054.72(816.5)(091)
3. Valdenses	  374.3
4. Religiosidade	  2-853

Catalogação na fonte elaborada pela bibliotecária 
Ana Guimarães Pereira - CRB 10/1460

Direitos reservados a:

EDUCS – Editora da Universidade de Caxias do Sul
Rua Francisco Getúlio Vargas, 1130 – Bairro Petrópolis – CEP 95070-560 – 
Caxias do Sul – RS – Brasil
Ou: Caixa Postal 1352 – CEP 95020-972 – Caxias do Sul – RS – Brasil
Telefone/Telefax: (54) 3218 2100 – Ramais: 2197 e 2281 – DDR (54) 3218 2197
Home Page: www.ucs.br – E-mail: educs@ucs.br

© do autor
1ª edição: 2025
Preparação de texto: Roberta Regina Saldanha
Editoração e Capa: Igor Rodrigues de Almeida
Ilustração da Capa: Pórtico de entrada do antigo Palazzo Onigo, atual sede 
administrativa de Opere Pie D’Onigo. Foto do autor, setembro de 2023 
(p. 101). Por esse portal, passaram as pessoas valdenses de Pederobba e 
arredores que se tornaram metodistas no Brasil.

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
Universidade de Caxias do Sul

UCS – BICE – Processamento Técnico



Mi no gò mai bisogno de nessuni!
I altri i vede le cosa fin al muro...
Ma mi le vedo pardelà del muro!

Eu não preciso de ninguém!
Os outros vêem coisas até o muro...
Mas eu as vejo para muito além do muro!
(Balen, 1981, p. 68-69).



LISTA DE ABREVIATURAS

AIMBG Acervo da Igreja Metodista de Bento Gonçalves

AIMCS Arquivo da Igreja Metodista de Caxias do Sul

AHIV Arquivo Histórico da Igreja Valdense, Torre Pellice, Itália

AHIMU Arquivo Histórico da Igreja Metodista no Uruguai

AHMCI Arquivo Histórico Municipal Casa do Imigrante de Bento 
Gonçalves

AHMG Arquivo Histórico Municipal de Garibaldi

AHRS Arquivo Histórico do Rio Grande do Sul

ALMC Arquivo da Loja Maçônica Concórdia de Bento Gonçalves

IME Igreja Metodista Episcopal

IMES Igreja Metodista Episcopal, Sul

RCI Região Colonial Italiana do Nordeste do Rio Grande do 
Sul 



Sumário

APRESENTAÇÃO | 9
1 INTRODUÇÃO | 17
2 OS ITALIANOS NO RIO GRANDE DO SUL: UMA IMIGRAÇÃO PLURAL | 21

2.1 A presença italiana no Brasil e no Rio Grande do Sul antes da grande 
imigração | 24
2.2 O período da grande imigração | 29
2.3 As condições no norte da Itália e no Tirol e a diversidade dos locais de 
origem dos imigrantes | 42
2.4 Aspectos geográficos e econômicos | 45
2.5 Variações linguísticas | 60
2.6 Diversidade ideológica | 64
2.7 Diversidade religiosa | 71

3 AS DENOMINAÇÕES PROTESTANTES NO ÂMBITO DA IMIGRAÇÃO 
ITALIANA | 81

3.1 Os valdenses | 81
3.2 A emigração dos valdenses para os países do Prata | 94
3.3 Valdenses no Vêneto e no Friuli e a emigração para o Brasil | 98
3.4 A Igreja Metodista na Inglaterra e nos Estados Unidos | 114
3.5 O século XIX e a Era Missionária | 121
3.6 O cenário religioso no Brasil quando da chegada dos italianos | 127

4 VALDENSES NO RIO GRANDE DO SUL E OS PRIMÓRDIOS DO  
METODISMO | 136

4.1 Os precursores | 136
4.2 A chegada do metodismo com João da Costa Corrêa e sua difusão em Dona 
Isabel/Bento Gonçalves e Alfredo Chaves | 147
4.3 Mateus Donati e o início do metodismo na Forqueta Baixa | 164
4.4 A Revolução Federalista e os anos subsequentes na “zona mais difícil do 
estado” | 171

5 Considerações finais | 190
REFERÊNCIAS | 199

ANEXO A – Declaração do Arcebispado de Porto Alegre em relação ao batismo de 
Maria Anna Palaoro Peyrot | 217
ANEXO B – Carta enviada pelos valdenses da Forqueta ao Piemonte em 1893 | 218



ANEXO C – Excerto de carta de August Ernst Kunert a Friedrich Fabri, Inspetor 
da Sociedade Missionária da Renânia, datada de Forromeco, 16 de julho de 1891. 
Arquivo da Sociedade Evangélica de Barmen. Pasta: estado Rio Grande do Sul, 
Brasil. | 220
ANEXO D – Carta de Eugenio Brun ao Ministro Presidente, 30/12/1874 | 221
ANEXO E – Carta de Michele Marcon a Matteo Prochet, 01/12/1880 | 226
ANEXO F – Carta de Michele Marcon a Matteo Prochet, 13/01/1881 | 228
ANEXO G – Carta de Michele Marcon a Matteo Prochet, 19/07/1881 | 230
ANEXO H – Carta de Michele Marcon a Matteo Prochet, 25/07/1881 | 232
ANEXO I – Carta de Michele Marcon a Matteo Prochet, 17/09/1883 | 233
ANEXO J – Carta de Francesco e Marietta Busnello a Matteo Prochet, 18/12/1883 | 237
ANEXO K – Carta de Michele Marcon a Matteo Prochet, 14/04/1884 | 239
ANEXO L – Mapa dos pontos de atuação valdense na Itália Setentrional | 241



9

APRESENTAÇÃO

O livro que apresento se caracteriza pela absoluta origi-
nalidade e pela riqueza de documentação inédita utilizada, 
por meio da qual se reconstrói um importante capítulo, até 
hoje ignorado, da história da imigração italiana na região de 
colonização da Serra Gaúcha. A pesquisa originou-se da 
dissertação de mestrado de Vicente Martins Dalla Chiesa, 
intitulada Imigrantes italianos valdenses e os inícios do me-
todismo no Rio Grande do Sul (1887-1900), elaborada sob 
minha orientação, junto ao Programa de Pós-Graduação 
em História da Pontifícia Universidade Católica do Rio 
Grande do Sul (PUCRS), e aprovada com louvor em 23 
de agosto de 2024, por banca presidida pelo orientador 
e constituída pelos professores doutores: Vania Beatriz 
Merlotti Herédia (Instituto Histórico de São Leopoldo) e 
Massimo Di Gioacchino (New York University).

Além do relevante aspecto acadêmico, orientar este 
trabalho teve para mim um valor afetivo importante, pois a 
proposta de Vicente respondia a uma estimulante provoca-
ção historiográfica lançada alguns anos atrás pela saudosa 
pesquisadora da imigração italiana, Núncia Santoro de 
Constantino. Quando em 2008 se tornou coorientadora da 
pesquisa de doutorado que eu desenvolvia entre os dois la-
dos do oceano, Núncia fez referência a algumas evidências 
“interessantes” encontradas, quase que por acaso, durante 
o seu período de estudo na Itália. Referia-se a uma consulta 
documentária no Arquivo Histórico da Igreja Valdense, na 
cidade piemontesa de Torre Pellice, que teria demonstrado 
a presença de alguns protestantes, provenientes dos vales 
tradicionais valdenses, entre os imigrantes estabelecidos 
na região de colonização italiana do Rio Grande do Sul 



10 

no período dos grandes fluxos migratórios. Em um artigo 
publicado em 2004, a autora se interrogava sobre “O que 
aconteceu com os Valdenses”, evidenciando a necessidade 
de dar continuidade a uma investigação desafiadora, consi-
derando o paradigma consolidado de uma absoluta “homo-
geneidade católica” relativa aos colonos da Serra Gaúcha. 

Quando se fala de emigração histórica italiana para 
o estado mais meridional do Brasil, o pensamento se volta 
quase automaticamente para a colonização agrícola de al-
gumas vastas áreas montanhosas desse território. A partir 
de 1875, após uma experiência anterior bem-sucedida com 
colonos alemães, o governo imperial brasileiro promoveu 
uma política de povoamento maciço, por meio de agências 
de emigração que recrutavam famílias inteiras de agricul-
tores italianos – principalmente da região do Vêneto, mas 
também da Lombardia, Friuli Venezia Giulia e Trentino 
– que, como é bem sintetizado no primeiro capítulo deste 
livro, tornaram-se o ícone de uma imigração quase exclu-
sivamente rural. Em poucos anos, em torno de 100.000 
peninsulares compraram lotes de terra colocados à venda 
em condições favoráveis em uma região pouco acessível 
do estado e deram vida aos primeiros núcleos da chama-
da “Região Colonial Italiana”, hoje verdadeiros centros 
urbanos com vocação também industrial que, não muito 
distantes da capital, preservaram e reivindicam, por meio 
de seus descendentes, uma identidade cultural de origem 
italiana. No âmbito historiográfico, nos últimos cinquenta 
anos, a análise desses eventos obteve certo sucesso, prin-
cipalmente a partir das comemorações oficiais, em 1975, 
dos cem anos do início da emigração agrícola italiana para 
o Rio Grande do Sul. Uma nova temporada historiográfica 
foi inaugurada principalmente graças aos estudos pionei-
ros de Rovílio Costa e Luís De Boni no final da década 
de 1970, seguidos por várias outras pesquisas acadêmicas 



11

que tentam encontrar respostas adequadas para a análise 
de um fenômeno tão complexo e multiforme. Investigações 
desse tipo se tornaram fundamentais para conter as abun-
dantes reconstruções pseudo-históricas, até hoje viciadas 
por inúmeros estereótipos. Uma vasta produção continuou, 
de fato, a elaborar imagens idealizadas e edificantes ligadas 
à epopeia dos imigrantes, considerados, de forma homogê-
nea e massiva, como heróis que conseguiram superar sem 
ajuda todas as adversidades de uma inserção difícil em uma 
região isolada e selvagem. Mitos ligados à ética do traba-
lho e à solidariedade familiar; à manutenção em uma terra 
estrangeira de um modelo ruralista ideal vêneto; à ideia de 
uma harmonia predominante entre os imigrantes italianos, 
católicos por definição, foram construídos ou reforçados 
com grande frequência. Só mais recentemente, graças a 
novas abordagens teóricas e metodológicas e à utilização 
de fontes variadas, os paradigmas interpretativos consoli-
dados ao longo do tempo começaram a ser desmontados, 
com novas perspectivas que não negligenciam, por exem-
plo, as implicações conflituais dos processos de integração, 
os episódios de violência e rebelião mesmo nas colônias, e a 
natureza geralmente mais heterogênea e complexa de todo 
o fenômeno migratório.

Como escreve Vicente Dalla Chiesa, o aspecto con-
fessional relacionado aos valores católicos valeu-se, nos 
últimos anos, de investigações sempre mais sofisticadas e 
eficazes, seja para delinear o peso efetivo que as instituições 
eclesiásticas e as práticas culturais católicas tiveram como 
fator de coesão social e consolidação de um sentimento 
identitário, seja para apresentar os elementos mais confli-
tuais ou contraditórios internos ao sistema. No entanto, 
sublinha o autor: “a presença de outras confissões como a 
metodista acabou quase totalmente escondida, como de-
monstra a exiguidade da bibliografia relacionada ao tema”.



12 

Desde o primeiro capítulo deste livro, no qual se recon-
sideram as dinâmicas históricas que empurraram milhares 
de camponeses do Norte da Itália a emigrar, se insiste sobre 
o conceito relativo a uma evidente “diversidade cultural” 
presente, em geral, nas diferentes comunidades locais que 
participaram do processo. Em particular, Dalla Chiesa nota 
a coexistência de práticas religiosas menos homogêneas do 
que se imagina, em um período traumático de transição 
política e social, evidenciando, além dos conflitos e das 
diferentes visões de mundo internos à esmagadora maio-
ria católica, também a abertura de brechas que, na Itália, 
consentiram processos de evangelização protestante mais 
efetivos.

Dialogando com essa nova sensibilidade historiográfi-
ca, a pesquisa de Vicente Dalla Chiesa teve o mérito não 
só de responder à inquietação expressada por Núncia 
Constantino, como de delinear o quadro completo de uma 
presença mais ampla de colonos italianos protestantes, 
que foram em seguida atendidos e absorvidos pela Igreja 
Metodista, com a formação de três comunidades e um 
ponto de pregação permanente em centros tradicionais da 
Região Colonial Italiana. Com sério rigor metodológico, foi 
reconstruída a trajetória de mobilidade dos, inicialmente, 
poucos protestantes que chegaram diretamente da região 
dos vales piemonteses, como também de outros vênetos 
e friulanos, que tinham se convertido à religião valdense 
em suas localidades de origem e que, a partir da década de 
1880, deram uma contribuição numérica mais substancial 
aos processos de formação de verdadeiras comunidades 
protestantes na região colonial.

A pesquisa avançou brilhantemente graças às inves-
tigações arquivísticas obstinadas que o autor desenvolveu 
na Itália, tanto nos arquivos piemonteses como nas regiões 
do nordeste da península. Nesse sentido, Vicente apresenta 



13

uma atenta análise de como a pregação valdense saiu do 
isolamento e alcançou, no clima mais tolerante e laico da 
Itália liberal pós-ressurgimento, também algumas locali-
dades do Vêneto e do alto Friuli, lugares tradicionais de 
partida por inúmeras famílias camponesas que se dirigiram 
ao Rio Grande do Sul nas últimas décadas do século XIX. 
Em particular, os primeiros núcleos protestantes na Itália 
setentrional se formaram em algumas áreas rurais e territó-
rios montanhosos mais isolados, além da pequena cidade 
de Pederobba, que, perto de Treviso, destacou-se como o 
maior centro ativo da região. Serão justamente os valdenses 
de Pederobba os fundadores da primeira igreja metodista 
em Bento Gonçalves. Por meio do cruzamento de vários 
documentos e correspondências, Vicente demonstra como 
essas comunidades minoritárias, frente à esmagadora 
maioria católica, comportaram-se de maneira altiva, evi-
denciando certa independência de pensamento e um papel 
social dinâmico no contexto regional de atuação. Em par-
ticular, como é bem salientado nas sugestivas correspon-
dências que o autor publica em anexo ao livro, percebe-se 
quais fossem as necessidades principais dos novos conver-
tidos que, distantes do centro de pregação, pediam o envio 
de ministros de culto ou de professores mais preparados, 
que pudessem atender à comunidade inteira. Nesse sen-
tido, resulta claro, nas páginas do livro, que a escolha dos 
valdenses vênetos e friulanos de emigrar para o estado mais 
meridional do Brasil pode ser vista “como parte integrante 
de um deslocamento maciço de população destinado ao as-
sentamento nas colônias agrícolas”. Ao mesmo tempo, en-
tre as molas propulsoras, não pode ser ignorada a decepção 
que muitos expressaram por não receberem o atendimento 
espiritual desejado e o envio de um pastor permanente às 
comunidades de residência originais na Itália.



14 

Quando estabelecidos no contexto colonial gaúcho, 
como minoria religiosa em um meio amplamente católico, 
repetiram o padrão adotado na Itália, encontrando, porém, 
um atendimento pastoral permanente e mais presente, por 
meio da denominação protestante metodista que possuía 
maiores recursos materiais e humanos e que, durante a Era 
Missionária, desejava se expandir no Rio Grande do Sul. 
O autor atribui a escolha dos valdenses italianos pela Igreja 
Metodista a uma falta objetiva de opções alternativas, além 
da sua proximidade teológica. Ainda mais, foi fundamental 
a capacidade de atender aos fiéis a partir de pastores e pre-
gadores residentes, que, vindos dos países platinos, eram 
italianos do norte e, além da língua, conheciam bem os 
hábitos e os valores culturais dos seus conterrâneos.

Nesse sentido, resultaram fundamentais as investiga-
ções efetuadas por Vicente em centros documentais do 
exterior, como no Arquivo Histórico da Igreja Metodista 
em Montevidéu, onde se conservam importantes periódi-
cos, órgãos oficiais da missão metodista na região do Rio 
da Prata, que coordenava o envio de pastores para o Rio 
Grande do Sul. De particular importância, foi também a 
leitura analítica dos relatórios anuais publicados em inglês 
pela Junta de Missões da Igreja Metodista, com sede em 
Nova York. Somente graças a um estudo atento e apai-
xonado e a uma busca em fontes plurais deslocadas, em 
diferentes países, o autor deste livro conseguiu obter um 
acesso privilegiado a informações preciosas para delinear, 
de forma precisa e exaustiva, o surgimento, o crescimento e 
o sucessivo declínio da experiência confessional metodista 
na região colonial italiana da Serra Gaúcha. É importante 
sublinhar que toda esta narrativa, apesar dos elementos 
globais e transnacionais envolvidos, representa uma página 
significativa ligada à história da imigração italiana no inte-
rior do Rio Grande do Sul. As comunidades metodistas na 



15

região defenderam, de fato, com certo orgulho suas carac-
terísticas étnico-linguísticas italianas e, apesar das diferen-
ças religiosas, integraram-se plenamente ao contexto social 
da colônia. No trabalho se mostra, explicitamente, como, 
até o final do século XIX, o desenho da pregação metodista 
no estado se limitou essencialmente à capital Porto Alegre 
e à numerosa colônia italiana do interior.

Com uma densidade narrativa exemplar, sustenta-
da pela pluralidade de fontes arquivísticas utilizadas, as 
páginas do livro repercorrem as trajetórias dos principais 
líderes religiosos que se afirmaram no seio das pequenas 
coletividades italianas protestantes, assim como mostram 
as capacidades tenazes de resiliência dos seus representan-
tes. Graças à atividade incansável interna desses agentes 
ativos, na década de 1890, as comunidades de protestantes 
italianos alcançaram uma certa estabilidade nas colônias, 
com a construção e aquisição de templos, capelas e espaços 
comunitários, favorecendo um ingresso constante de novos 
membros oriundos do catolicismo.

O ritmo desacelerou principalmente em função da 
Revolução Federalista, que abalou a vida social em vá-
rias dessas coletividades serranas. Nos anos sucessivos, a 
chegada de novas ordens religiosas europeias, com proje-
tos mais conservadores, gerou elementos de forte reação 
no mundo católico. Os inúmeros indícios coletados por 
Vicente Dalla Chiesa mostram, por exemplo, a veemente 
ação exercida pelos frades capuchinhos e por outros padres 
seculares, para reafirmar uma hegemonia católica e coorde-
nar atividades antiprotestantes efetivas nessas localidades. 
A expansão metodista na região colonial italiana foi freada 
também como consequência de mudanças estruturais in-
ternas, quando, com o final do século o ideal missionário 
protestante foi redirecionado mais para alcançar a popu-
lação nativa dos “legítimos brasileiros”, com a abertura de 



16 

novas frentes nas regiões centrais ou ocidentais do estado. 
No entanto, os dados levantados pelo autor deste livro 
indicam que, em 1900, dois terços dos metodistas do Rio 
Grande do Sul ainda viviam na região colonial, os quais 
eram essencialmente imigrantes italianos e seus filhos.

Por todos esses motivos, acredito que um estudo deste 
tipo, publicado em 2025, ano em que celebramos o ses-
quicentenário da imigração italiana no Rio Grande do Sul, 
apresenta-se como uma obra fundamental para preencher 
uma evidente lacuna historiográfica, filha também de ope-
rações narrativas representativas (e autorrepresentativas), 
as quais, por anos, enfatizaram os aspectos homogeneizan-
tes da dinâmica migratória italiana no estado mais meri-
dional do Brasil. É oportuno lembrar que, nos dois grandes 
volumes elaborados, em 1925, para compor o álbum come-
morativo dos cinquenta anos da presença italiana no esta-
do, apesar de se publicar um consistente e denso capítulo 
relativo aos aspectos da “vida espiritual” na região colonial 
italiana, nenhuma menção foi dirigida a essa experiência 
protestante, que, por anos, caracterizou, com sua presença 
materialmente tangível a vida social nas colônias italianas 
tradicionais do estado. Esperamos, portanto, que, graças ao 
trabalho valioso de Vicente Dalla Chiesa, essa lacuna seja, 
em breve, preenchida nos novos almanaques comemorati-
vos que estão sendo compilados para celebrar os 150 anos 
da emigração italiana.

Prof. Dr. Antonio de Ruggiero,  
Escola de Humanidade – PUCRS



17

1 INTRODUÇÃO

Mais uma vez é possível sublinhar a grande diversida-
de entre os italianos que ocuparam lotes coloniais no 
Brasil Meridional. Pode-se também perguntar: o que 
teria acontecido com os colonos protestantes? O que 
teria acontecido com esses valdenses que escreviam de 
“Forquetta”? (Constantino, 2004, p. 187).

Este livro é fruto da dissertação de mestrado defendi-
da pelo autor, na Pontifícia Universidade Católica do Rio 
Grande do Sul, em agosto de 2024, sob a orientação do 
Prof. Dr. Antonio de Ruggiero. No entanto, a pesquisa que 
embasou a escrita iniciou bastante tempo antes do ingresso 
no Programa de Pós-Graduação em História e se entre-
laça com a história pessoal do autor, cuja imaginação era 
instigada, desde criança, ao passar pelo templo metodista 
situado na Praça Vico Barbieri, região central da cidade 
de Bento Gonçalves, sempre com suas portas fechadas du-
rante o dia. A busca por entender as razões da existência 
de uma igreja protestante tão antiga, em uma cidade de 
colonização italiana, levou o autor a entrar em contato com 
os membros mais antigos das comunidades metodistas de 
Bento Gonçalves e Garibaldi, que, de forma generosa, co-
locaram à sua disposição as memórias e documentos que 
guardavam, entre os quais os livros mais antigos de registros 
da igreja local, hoje sob a custódia do Museu do Imigrante.

Esta pesquisa, desenvolvida inicialmente de forma 
diletante, levou a inúmeras buscas na internet e a algu-
mas viagens, entre as quais se destacam duas. A primeira, 
em 2015, teve como destino Montevidéu, com o objeti-
vo de pesquisar no Museu Histórico da Igreja Metodista 
Uruguaia. A segunda foi para a Itália, em 2023, onde houve 
a possibilidade de acessar os arquivos da Igreja Valdense, 



18 

na cidade piemontesa de Torre Pellice, e também de co-
nhecer a cidade vêneta de Pederobba e seus arredores, 
local de onde saiu a maior parte dos fundadores das pri-
meiras comunidades protestantes da região de colonização 
italiana (RCI) da Serra Gaúcha. A fotografia que ilustra 
a capa deste livro retrata a entrada do Palazzo Onigo, si-
tuado nessa última cidade, na qual eram feitas as reuniões 
religiosas dos valdenses. Os imigrantes italianos valdenses 
que se estabeleceram nas colônias Dona Isabel e Alfredo 
Chaves passavam pelo pórtico ali retratado para acessar as 
dependências do Palazzo.

Além da busca de fontes em arquivos, foi inestimável 
e enriquecedor o contato com inúmeras pessoas que, no 
curso da pesquisa, forneceram documentação, fotografias 
e depoimentos. Não é possível relacionar todos eles, de 
forma que cito aqui somente três: Ademir Gugel, de Bento 
Gonçalves, que cedeu material referente ao imigrante ita-
liano Antonio Premaor, Enzo Ceccon, de São Paulo, que 
forneceu inúmeros documentos e dados sobre seu avô, 
Abramo Canini, e sobre a vivência metodista na cidade 
de Garibaldi, e Vânia Kratz Mendes, também de Bento 
Gonçalves, grande incentivadora deste trabalho desde o 
princípio.

A obtenção de grande quantidade de fontes, de di-
versas origens, permitiu ao autor redigir este texto, que é 
a sua versão – mesmo que produzida com rigor científico 
– do que foi o período inicial do estabelecimento da Igreja 
Metodista na RCI, a única confissão cristã de língua italia-
na, além da Igreja Católica, a atuar entre os colonos no Rio 
Grande do Sul, no século XIX.

kDentro do grande fluxo migratório de italianos para 
terras gaúchas, ocorrido a partir de 1875, houve um nú-



19

mero muito pequeno de protestantes, pertencentes à Igreja 
Valdense, que surgira como movimento religioso ainda no 
século XII e era a denominação evangélica mais antiga da 
Itália. Uma parte desses imigrantes protestantes vinha do 
Piemonte, das regiões de presença valdense histórica, e se 
estabeleceu na região da Forqueta Baixa, a 17ª Légua da 
Colônia Caxias. Outros, vindos do Vêneto, fixaram-se, em 
sua maioria, na Linha Palmeiro da Colônia Dona Isabel e 
na Linha Afonso Pena da Colônia Alfredo Chaves.

Em 1887, momento em que ainda havia um fluxo imi-
gratório constante de italianos para o Rio Grande do Sul, 
os valdenses residentes na RCI entraram em contato com 
o então único pastor metodista que residia no estado, João 
da Costa Corrêa, solicitando atendimento religioso, no que 
foram contemplados. Respondendo à pergunta apresenta-
da na epígrafe, formulada pela professora Núncia Santoro 
de Constantino, em texto publicado no ano de 2004, o que 
aconteceu com os valdenses foi a sua incorporação à Igreja 
Metodista, que, naquele momento, iniciava suas atividades 
no sul do Brasil, a partir de uma missão de origem norte-
-americana, com sede em Buenos Aires. O trabalho meto-
dista, que começara em Porto Alegre em 1885, a partir do 
Uruguai, passou a abranger também os colonos italianos 
valdenses da Serra Gaúcha.

No período temporal aqui analisado, que vai desde o 
início da presença metodista até o final do século XIX, os 
colonos protestantes criaram uma igreja singular, de língua 
italiana, estabeleceram estruturas comunitárias, cultivaram 
sua fé e edificaram os primeiros templos metodistas do 
Rio Grande do Sul. Escreveram um capítulo singular na 
história da atividade missionária evangélica no mundo, e, 
em particular, do protestantismo brasileiro e regional. No 
entanto, essa trajetória não tinha sido ainda analisada pela 
historiografia especializada. O objetivo deste trabalho é 



20 

sanar essa lacuna e contribuir para a escrita da história da 
imigração italiana no Rio Grande do Sul.

Para fins didáticos, o trabalho foi assim estruturado: no 
primeiro capítulo, intitulado “Os italianos no Rio Grande 
do Sul: uma imigração plural”, pretendeu-se demonstrar 
como o fluxo migratório oriundo da Itália não era homo-
gêneo, apresentando significativas diferenças de origem 
sociogeográfica, linguística, ideológica e mesmo confessio-
nal. No segundo capítulo, “As denominações protestantes 
no âmbito da emigração italiana”, foram analisadas as ori-
gens da Igreja Valdense e sua difusão no Vêneto e no Friuli, 
apresentando-se um breve histórico da Igreja Metodista e 
de seu papel na Era Missionária e, por fim, uma descrição 
do cenário religioso do Brasil quando da chegada dos italia-
nos. Já no terceiro capítulo, que tem o título de “Valdenses 
no Rio Grande do Sul e os primórdios do Metodismo”, 
foram descritas a chegada de imigrantes protestantes val-
denses ao território gaúcho, sua gradual adesão à Igreja 
Metodista e as dinâmicas que levaram à expansão e à re-
tração da atividade protestante na colônia italiana do Rio 
Grande do Sul, nos últimos anos do século XIX. 



21

2 OS ITALIANOS NO RIO GRANDE DO SUL: 
UMA IMIGRAÇÃO PLURAL

A aparente unicidade que emana da expressão “imi-
gração italiana” deixa, em segundo plano, uma caraterís-
tica fundamental da presença italiana no Brasil e no Rio 
Grande do Sul: a grande diversidade dos elementos que 
a compõem. Pessoas de língua italiana chegaram ao ter-
ritório que hoje é o Brasil oriundas de vários lugares da 
península, em diferentes tempos, em variadas condições. 
Mesmo em momentos de fluxo migratório mais intenso, 
composto especialmente por agricultores, a pluralidade 
esteve presente: os imigrantes saiam de áreas geográficas 
diversas, com múltiplas habilidades técnicas e agrícolas, 
falando dialetos nem sempre mutuamente compreensíveis 
e com experiências diferentes, em termos de educação 
formal, vivência comunitária, valores, ideologia e prática 
religiosa. Essa diversidade de elementos no seio da imigra-
ção italiana é facilmente verificável na análise da extensa 
bibliografia existente sobre ela. Embora a imagem dos ita-
lianos no Brasil esteja, quase sempre, associada à imigração 
agrícola do final do século XIX, a presença de italianos no 
país e no Rio Grande do Sul é anterior ao período da gran-
de imigração, que iniciou em 1875. Durante todo o Brasil 
Colônia, elementos de língua italiana estiveram presentes 
em diferentes partes da nação, exercendo as mais diversas 
atividades. Esse é o ponto de partida de boa parte das obras 
que tratam dos italianos no Brasil de uma perspectiva mais 
geral, como as de Franco Cenni (Cenni, 1975), Gaetano 
Massa (Massa, 1975) e Francesco Pettinati (Pettinati, 
1939). Paralelamente ao grande e conhecido ciclo da 
migração agrícola, existiu um movimento espontâneo de 



22 

italianos, em especial a partir do início do século XIX, 
que se organizou de formas diversas em relação ao regi-
me da imigração subvencionada e da fixação em colônias. 
Frequentemente oriunda da Itália Central e Meridional e 
predominantemente masculina, essa vertente imigratória 
se estabeleceu em cidades e exerceu relevante atividade 
comercial e artesanal, com base em redes de sociabilidade 
e habilidades técnicas e profissionais demandadas no país 
de destino.

O próprio movimento da imigração agrícola tem duas 
grandes manifestações bastante diferentes entre si, a da 
imigração assalariada, para suprir a mão de obra necessária 
à lavoura cafeeira, que ocorreu especialmente no estado 
de São Paulo e foi o grande foco atrator de italianos para 
o Brasil, e o estabelecimento de italianos em lotes rurais 
postos à venda em núcleos coloniais, que foi mais signifi-
cativo nos estados do Rio Grande do Sul, Santa Catarina 
e Espírito Santo. Ambos são objeto de extensa análise 
bibliográfica, ainda mais considerando o atual ambiente 
no qual predominam as publicações virtuais acadêmicas1.
Especificamente em relação ao Rio Grande do Sul, a pro-
dução bibliográfica também explicita essa diversidade. 
Em obra que se dedica ao estudo dos imigrantes oriundos 
da região do Friuli (províncias de Udine e Pordenone), 
Marinilse Marina constatou elevado percentual de endo-
gamia ao longo de diversas gerações, tanto entre imigrantes 
como entre seus descendentes no Brasil, sendo que seus 
entrevistados justificaram tal fato da seguinte forma:

Para Leonir Razador, os matrimônios endogâmicos acon- 
teciam em função de identificação linguística, uma vez 
que esse aspecto era motivo de intrigas com os grupos 

1	 Para que se tenha ideia da abrangência da produção bibliográfica sobre a 
imigração italiana no Brasil, nos últimos decênios, veja-se o extenso ar-
rolamento exposto recentemente por Emílio Franzina (Franzina, 2022, p. 
21-47).



23

que provinham de outras partes da Itália, principalmen-
te do Vêneto. Para Mário Marina, o fato de os friulanos 
serem considerados pelos antepassados como desonestos 
para negociar “desqualificava-os” para relações matri-
moniais com outros italianos. Para Anita Di Domenico, 
os enlaces aconteciam simplesmente porque se apaixo-
navam. Por preconceitos, identificação cultural em di-
versas frentes, estratégias econômicas, ou simplesmente 
por fatores sentimentais, os fatos é que os núcleos com 
procedência friulana analisados predominantemente 
interligam-se entre si, sobretudo com aquele de locais 
considerados próximos, ou que mantinham determina-
dos vínculos no Friuli ocidental (Marina, 2022, p. 235).

As diferentes origens regionais foram motivo de dife-
renciação e conflito na reterritorialização no Novo Mundo. 
Em extenso relato sobre as origens do nome Nova Trento, 
que precedeu a atual denominação da cidade de Flores da 
Cunha, o memorialista Claudino Antonio Boscatto (1994, 
p. 23) relata:

[...] cada facção queria uma denominação que lembrasse 
a sua comuna de origem: os mantovanos, muito numero-
sos, queriam que o povoado se chamasse Nova Mântua, 
ou Mantova; os vicentinos, que eram a maioria, queriam 
que a localidade se chamasse Nova Vicença, ou Vicenza; 
os cremoneses, por sua vez, queriam Nova Cremona; os 
paduanos, Nova Pádua, ou Padova, e assim por diante. 
Os ânimos ficaram bastante acirrados entre aquela gente 
rude, afeita à luta corporal e apegada às origens regionais 
da Mãe Pátria. Por isso, o impasse poderia resultar numa 
verdadeira batalha. Um dia, Sisto Rossetto, homem 
bastante viajado e possuidor de certa cultura, o que lhe 
possibilitava exercer um certo domínio sobre os demais, 
sabendo que havia somente duas famílias de tiroleses 
(Santini e Bebber), propôs ao engenheiro Diogo dos 
Santos o nome mediador de Nova Trento. Era sabido 
que os tiroleses nada reivindicavam em seu favor e, por 
esta razão, não despertaria ciúmes nas facções antagô-
nicas, que se digladiavam por nomes que lembrassem 
suas origens. Nova Trento lembrava Trento, a capital do 



24 

Tirol Italiano2, e este nome foi aceito pelo engenheiro e 
também pela maioria dos imigrantes.

Classificar os imigrantes que chegaram em grande 
número ao Rio Grande do Sul a partir de 1875 como “ita-
lianos” poderia ser uma opção lógica para os representantes 
do aparelho estatal brasileiro, para os nativos do país e os 
imigrantes de outras etnias. No entanto, por trás de uma 
aparente homogeneidade, existia uma grande pluralidade, 
explicitada a seguir.

2.1 A presença italiana no Brasil e no Rio Grande do 
Sul antes da grande imigração

Há presença contínua de italianos no território que é 
hoje o Brasil3 desde o século XVI, devido às múltiplas li-
gações da monarquia portuguesa com várias das entidades 
estatais então existentes na península itálica. Já nas expedi-
ções lideradas por Américo Vespúcio, havia marinheiros e 
tripulantes de língua italiana. Nesse mesmo período, vários 
italianos se estabeleceram na capitania de São Vicente, en-
tre eles Benedetto Morelli, Francesco Antonio Pigafetta – a 
2	 É comum encontrar, na bibliografia sobre a imigração italiana, afirmações 

de que as localidades que tiveram a denominação “Novo/Nova” teriam 
entre seus primeiros habitantes colonos oriundos das cidades/províncias 
italianas homenageadas. Isso é válido para muitas localidades, como Nova 
Milano, Nova Vicenza (atual Farroupilha), Nova Bassano, Novo Treviso 
(localidade da colônia Antônio Prado) e Nova Udine (atual Ivorá). Porém, 
não é o caso de várias outras, entre as quais Nova Trento, Nova Roma e 
Nova Pompeia (atual Pinto Bandeira). A ideia dominante não era a de 
uma remissão exata a uma localidade de origem, mas sim a de uma home-
nagem sentimental à pátria distante.

3	 Por pertinência temática, neste estudo, as menções à presença de italianos 
no Brasil se encerram no período da grande imigração. Contudo, inúme-
ros italianos continuaram a chegar ao país no período entreguerras, tanto 
pessoas alinhadas ao regime fascista quanto seus opositores, além de um 
significativo grupo de judeus italianos que chegou após a entrada em vigor 
das leis raciais de 1938. Entre eles, estava o economista Giorgio Mortara, 
um dos coordenadores do censo brasileiro de 1940 (Campagnano, 2011). 
Mesmo no período após a Segunda Guerra Mundial, houve iniciativas 
de colonização, sendo a mais conhecida a colônia agrícola de Pedrinhas 
Paulista (Pereira, 1987, p. 224-246).



25

quem se atribuem alguns dos primeiros estudos sobre os 
idiomas do tronco linguístico tupi – e os irmãos Adorno, 
Giuseppe, Francesco e Paolo, genoveses chegados ao Brasil 
na expedição de Martim Afonso de Sousa, já ligados à pro-
dução açucareira na Ilha da Madeira (Pettinati, 1939). Os 
italianos estiveram entre os defensores dos territórios da 
Bahia e de Pernambuco quando aconteceram as invasões 
holandesas no século XVII, com destaque para o Conde 
de Bagnoli, Giovan Vincenzo Sanfelice, que chegou ao 
Brasil à frente de tropas napolitanas. No século seguinte, 
Portugal continuou a se utilizar das habilidades técnicas e 
intelectuais de italianos na sua maior colônia, sendo o en-
genheiro militar mantuano Henrique Galluccio, também 
citado como Galuzzi e Galluzzi, o planejador e diretor da 
edificação da fortaleza de São José de Macapá, situada 
na estratégica foz do Rio Amazonas, na década de 1760 
(Canto, 2021, p. 48), bem como autor de mapas geográfi-
cos da Capitania do Piauí e do Bispado do Pará, publicados 
em 1759 e 1760 (Assis; Cintra, 2016, p. 63-72). No século 
XIX, após o período napoleônico, começaram a chegar 
ao Brasil emigrados italianos saídos de suas localidades 
de origem por razões ideológicas e políticas, vários deles 
ligados aos movimentos liberais e do Risorgimento4. Entre 
eles, estava o jornalista Líbero Badaró, que viveu no país 
entre 1826 e 1830, cujo assassinato levou a uma crise ins-
titucional que culminou na abdicação do Imperador Dom 
Pedro I, em 1831. Com o casamento de Dom Pedro II com 
Teresa Cristina de Bourbon-Duas Sicílias, em 1842, pas-
sou a haver constante presença de artistas italianos na cor-

4	 Risorgimento é a denominação do amplo movimento político-ideológico 
ocorrido na Itália, entre 1815 e 1870, o qual objetivava a reunião, em um 
único país, de todas as entidades estatais existentes na península itálica, 
bem como das áreas dos países vizinhos, nos quais havia população de lín-
gua italiana.



26 

te, em contraponto a sempre decantada influência cultural 
francesa:

Houve uma ocasião em que o elemento artístico italiano, 
pintores, musicistas, arquitetos, escultores (Mazziotti, 
Giannini, Briani, De Luca, Orlandini, Persiani, Foggia, 
Cernicchiaro, Cosenza, Signorelli, etc. etc.), era domi-
nante. As companhias líricas e dramáticas eram propo-
sitadamente organizadas na Itália, sob o patrocínio da 
Corte Imperial. Quando foi decidida a partida de Carlos 
Gomes para a Europa, a Imperatriz opôs-se energica-
mente à Alemanha, sugerida por um ministro. O autor 
do Guarani, legítimo produto da cultura musical italiana, 
graças à intervenção de Teresa Cristina, pôde ser envia-
do à Itália (Pettinati, 1939, p. 258-259).

A partir desse período, veio do Reino das Duas 
Sicílias um certo número de italianos que se estabelece-
ram no Nordeste do Brasil, em especial nos estados da 
Paraíba, Pernambuco e Bahia, como comerciantes, ar-
tífices e proprietários de indústrias de pequeno e médio 
porte. Em Pernambuco, à família Cavalcanti, estabelecida 
nesse local, entre a elite, desde o século XVI, oriunda de 
Florença, juntaram-se pessoas vindas, em sua maioria, das 
províncias de Potenza e Nápoles (Andrade, 1991, p. 110-
112). Na Paraíba, os emigrados de Potenza formaram uma 
comunidade economicamente próspera e intelectualmente 
ativa, baseada na exploração de atividades extrativistas, 
comércio de tecidos e gêneros alimentares (Mello, 1991,  
p. 125-179). Na Bahia, além do mesmo padrão de meridio-
nais ligados ao comércio, houve a interessante participação 
de 19 italianos na Revolta da Sabinada5 (1838-1839), e 
a contratação de trabalhadores piemonteses, a partir de 
1858, para construção da estrada de ferro de Salvador a 
Juazeiro do Norte (Azevedo, 1991, p. 185-203).

5	 Movimento político ocorrido na Bahia, entre 1837 e 1838, liderado pelo 
médico Francisco Sabino Álvares da Rocha Vieira, com o objetivo de ins-
talar um regime republicano no Brasil, enquanto D. Pedro II não atingisse 
a maioridade.



27

Mesmo estando os italianos radicados em várias áreas 
do país e envolvidos em diversas atividades, sua presença 
era numericamente discreta entre os quase dez milhões 
de habitantes do Império no início da década de 1870. 
Conforme o Recenseamento Geral de 1872, eram 5.558 
os italianos estabelecidos no Império do Brasil6, abaixo dos 
121.124 portugueses, 45.829 alemães e dos 6.108 france-
ses, e pouco acima dos 4.086 ingleses (IBGE, 1872, parte 
geral, p. 07)7. Especificamente em relação ao estado do 
Rio Grande do Sul, o mesmo censo apontava um núme-
ro total de 959 italianos, somando-se os dados referentes 
a cada um dos municípios8. Os locais com mais elevada 
concentração de italianos eram os municípios de Bagé 
(128), Rio Grande (113), Pelotas (84), Porto Alegre (65) 
e Aldeia dos Anjos, atual Gravataí (59). Não por acaso 
Bagé foi o local que sediou a primeira entidade associativa 
italiana do Rio Grande do Sul, a Società Italiana di Mutuo 
Soccorso Beneficenza, fundada em 1870 (Ruggiero, 2019, 
p. 230). A população italiana gaúcha era predominante-
mente masculina, algo próximo de 80% dos recenseados, 
o que apontava a prevalência de homens solteiros e jovens, 
uma característica comum aos emigrados do Sul da Itália. 
É bem conhecida a presença dos italianos Luigi Rossetti, 
Tito Lívio Zambeccari e Giuseppe Garibaldi, todos liga-
dos ao movimento Farroupilha, ocorrido no Rio Grande do 

6	 Relevante para o presente estudo é notar que, entre os 5.558 italianos re-
censeados em 1872, 24 homens e 30 mulheres se declararam “acatólicos”. 
Em Vieira (1980, p. 48), encontra-se menção a protestantes italianos que 
se reuniam em templo presbiteriano no Rio de Janeiro.

7	 IBGE. Recenseamento do Brasil em 1872. 1872. Disponível em: ht-
tps://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v1_br.pdf. 
Acesso em: 11 jan. 2024).

8	 Observa-se que o número total de italianos, apontado na última página do 
arquivo referente ao Rio Grande do Sul (597), não corresponde ao núme-
ro obtido somando-se os dados lançados para cada município, que atinge 
959 (IBGE. Recenseamento do Brasil em 1872. 1872. Disponível em: 
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v11_rs.pdf. 
Acesso em: 11 jan. 2024.

https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v1_br.pdf
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v1_br.pdf
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v11_rs.pdf


28 

Sul entre 1835 e 1845, tanto que já no álbum comemora-
tivo ao cinquentenário da imigração italiana, publicado em 
1925, um dos primeiros capítulos é intitulado Gli Italiani 
e la Repubblica di Piratiny, de autoria do escritor e político 
Mansueto Bernardi (Cinquantenario, 2000, p. 34-46). De 
modo especial, a vida de Garibaldi em solo americano foi 
objeto de muitas obras, que frequentemente o retratam de 
forma bastante idealizada, inclusive, como precursor de 
uma força realizadora itálica que traria o progresso ao Rio 
Grande do Sul alguns decênios depois.

Durante todo o século XIX, houve um significativo 
deslocamento de padres seculares italianos para o Brasil, 
em geral oriundos do Sul da Itália e destinados ao aten-
dimento de paróquias interioranas. As províncias do Rio 
Grande do Sul e São Paulo foram aquelas que mais rece-
beram desses sacerdotes, cuja atuação foi frequentemente 
criticada pelos bispos brasileiros por sua conduta pessoal e 
pastoral, considerada mais próxima daquela dos sacerdotes 
luso-brasileiros do que das diretrizes romanizadoras e tri-
dentinas esperadas (Altoé, 1996, p. 437-440). Conforme 
a minuciosa pesquisa efetuada pelo padre católico Arlindo 
Rubert, nada menos que 45 sacerdotes italianos se esta-
beleceram no Rio Grande do Sul no período entre 1815 e 
1875 (Rubert, 1977, p. 14-44), sendo que atuaram, pre-
dominantemente, nas áreas de povoamento luso-brasileiro. 
Entre eles, há nomes como Aquiles Catalano e Caetano 
Pagliuca, envolvidos diretamente no conturbado processo 
de romanização do catolicismo na cidade de Santa Maria, 
descrito por Alexandre de Oliveira Karsburg (2007). São 
referências de estudos que se dedicaram a esse fluxo imi-
gratório com origem na Itália Central e Meridional as obras 
de Núncia Santoro de Constantino (Constantino, 1990) e 
de Antonio de Ruggiero (Ruggiero, 2020), as quais enfo-
cam a inserção de imigrantes italianos em espaços urbanos, 



29

com base em ligações preexistentes à emigração e por elas 
reforçadas. A partir do ano de 1875, esse cenário se modifi-
cou, com o início de um ciclo de imigração promovido pelo 
governo central, voltado ao ingresso de agricultores no país. 
Assim, a presença italiana no Brasil e, em especial, no Rio 
Grande do Sul, objeto deste estudo, entrou em nova fase.

2.2 O período da grande imigração
O fluxo imigratório volumoso e contínuo de colonos de 

língua italiana em direção ao Brasil, que iniciou no ano de 
18759, decorreu de iniciativas governamentais brasileiras. 
Ainda que, em diferentes momentos históricos, tenha ha-
vido atuação de particulares no processo (como a Colônia 
Particular Sertorina, na Serra Gaúcha, e os loteamentos 
efetuados por proprietários de terras situadas entre os di-
versos núcleos da Quarta Colônia, na região Central do Rio 
Grande do Sul), não há dúvida de que foi o Poder Público 
o grande responsável pela promoção de fluxos de imigra-
ção e pelo estabelecimento de colônias a partir de meados 
da década de 1870. Isso não significa que se ignorem as 
diferentes leituras da imigração, que contemplam, especi-
ficamente, o peso dos aspectos econômicos, a importância 
do contexto da progressiva abolição da escravatura, nem 
aspectos culturais10. No entanto, a atuação do Estado foi 
decisiva para a concretização da empreitada colonizadora, 
seja pela amplitude de suas iniciativas, seja porque editava 
a legislação que regia todo o processo de estabelecimento 
9	 Embora no Estado do Espírito Santo o marco inicial da imigração italiana 

seja considerado o ano de 1874, quando da expedição Tabacchi (Grosselli, 
2009, p. 202-235), optou-se por considerar como marco inicial da grande 
imigração o ano de 1875, seja porque a referida expedição era uma ini-
ciativa particular isolada, seja porque no Rio Grande do Sul, objeto deste 
estudo, a imigração agrícola de italianos de forma contínua, como fluxo, 
iniciou no ano de 1875.

10	 Acerca das diferentes leituras da imigração italiana realizadas para a pro-
dução bibliográfica, consulte-se a síntese escrita por Loraine Slomp Giron 
(Giron, 1999, p. 116-134).



30 

dos imigrantes. Ademais, foi a iniciativa estatal fortemen-
te subsidiada da segunda metade da década de 1870 que 
lançou as bases para os grandes fluxos imigratórios italia-
nos dos decênios subsequentes. O Brasil, durante grande 
parte do século XIX, inclusive, durante a década de 1870, 
era uma monarquia constitucional e parlamentarista, com 
Poder Legislativo e Judiciário em funcionamento regular. 
Isso permitiu que as diferentes visões acerca da imigração 
e colonização de europeus – com seus prós e contras – pu-
dessem ter espaço de debate no âmbito público, bem como 
viessem à tona os diferentes argumentos favoráveis à pro-
moção de uma política pública de imigração. Enfatiza-se 
três instrumentos jurídicos relevantes para a compreensão 
do papel primordial do Estado no processo colonizador e 
do peso da máquina estatal de matriz lusitana que passou 
a reger a vida dos italianos ingressantes no país como colo-
nos: a Lei de Terras de 1850, o Decreto nº 3.784/1867 e o 
contrato celebrado entre o governo central e o empreiteiro 
Caetano Pinto, em 1874. A Lei n.º 601 de 1850, Lei de 
Terras, constituiu um marco de inovação jurídico-política 
na forma de regulamentar a propriedade da terra e sua ad-
ministração no Brasil. A edição dessa normativa teve, entre 
diversos aspectos, um muito particular, o fato de represen-
tar o triunfo de uma concepção jurídico-ideológica – que 
considerava a terra como mercadoria, como um bem de 
mercado, o qual poderia ser transmitido e comercializado 
em obediência às leis –, em relação a outras divergentes, 
em especial àquelas que regulavam o uso da posse da terra 
com base no costume e na tradição, sem regulamentação 
formal, ou mesmo criavam mecanismos de posse coletiva, 
sem individuação de um proprietário específico. Nos dize-
res de Marcio Antônio Both da Silva (2015, p. 91-92):

Diante disso, uma das grandes tarefas da Lei de Terras 
de 1850 foi a de definir critérios jurídicos gerais para or-



31

denar situações que vinham se realizando historicamen-
te com base em costumes e tradições que, na maioria 
das vezes, tinham por base situações específicas e locais. 
Dessa forma, a Lei não estabeleceu um ponto zero na 
história da apropriação territorial no Brasil, nem inaugu-
rou o “cativeiro da terra”, pois, mesmo com outros signi-
ficados, a terra já era “cativa” em momentos anteriores. 
Ela também não iniciou uma tentativa de separar o do-
mínio público do privado. Ações nesse sentido já haviam 
sido realizadas antes, e a Lei de Terras efetivamente é 
um resultado consequente delas. Assim, o que ela con-
solida e não consegue realizar definitivamente no espaço 
de tempo entre sua promulgação, regulamentação e o fim 
do Regime Imperial é uma nova concepção sobre a terra, 
seu uso e especialmente sobre a propriedade.

Outro efeito da Lei de Terras de 1850, derivado da 
insistência em regularizar a propriedade da terra, foi no 
sentido de determinar aos proprietários privados que 
apontassem e reivindicassem formalmente quais eram as 
áreas de sua propriedade, legitimando-as nos termos da lei. 
Ainda que essas áreas muito frequentemente não pudessem 
ser individualizadas de imediato, pela necessidade de me-
dições, introduziu-se a noção de uma divisão entre terras 
particulares e públicas – além das devolutas, que não se 
encontravam em nenhuma dessas duas esferas, nos termos 
do art. 3º dessa lei. Nos dizeres de José de Souza Martins, 
isso facilitou a empresa colonizadora do Império, pois ofe-
recia uma relativa segurança em termos jurídico-fundiários 
para o estabelecimento de colonos europeus nas terras a 
eles designadas (Martins, 2010). A possibilidade de ha-
ver terras disponíveis para alocar famílias de agricultores 
europeus em lotes rurais que poderiam ser legalmente ad-
quiridos por estes, com o objetivo de serem transformados 
em unidades agrícolas produtivas, foi o substrato fático-ju-
rídico que permitiu a imigração italiana no Rio Grande do 
Sul se desenvolver da forma como ocorreu. Por sua vez, 
a instrumentalização do processo colonizador, quando da 



32 

chegada dos italianos em 1875, aconteceu por meio do 
Decreto nº 3.784, de 19 de janeiro de 1867, que aprovou 
“o Regulamento para as Colônias do Estado”, com seis ca-
pítulos (Iotti, 2001, p. 297-303). O primeiro, “Fundação 
das colônias, distribuição de terras e condições da proprie-
dade”, trata da área das colônias e dos respectivos lotes, da 
expedição de títulos de propriedade e das formas de aqui-
sição da terra. O segundo, “Administração das Colônias”, 
trata da junta administrativa, do diretor e das respectivas 
funções. O terceiro, “Recepção e estabelecimento dos co-
lonos”, dispõe sobre os auxílios e o alojamento destinados 
aos colonos, e a possibilidade de trabalho em estradas por 
alguns dias por mês. Por fim, nas “Disposições diversas”, 
aborda-se a expulsão de colonos ociosos, o amparo médico 
e religioso, o cuidado de órfãos, entre outros assuntos. É um 
ato normativo bastante prescritivo, embora tenha apenas 
45 artigos, relativamente pouco para a tradição luso-brasi-
leira. No entanto, nele estão expostas as linhas mestras do 
que o Império pretendia: a dimensão das áreas que seriam 
repartidas em minifúndios, as formas de pagamento, a de-
finição do exercício de poder administrativo e de resolução 
de conflitos e o estabelecimento dos colonos. Ao mesmo 
tempo em que se permitia que o colono escolhesse o lote de 
sua preferência (art. 6º) e se proibia a residência de escra-
vos nas colônias (art. 40), o art. 10 do Decreto dava uma 
noção bastante precisa da sujeição dos colonos ao poder 
dirigente. A menos que o lote de terra fosse pago à vis-
ta, todas as benfeitorias existentes sobre o terreno (casas, 
estábulos, as próprias plantações), estariam hipotecadas à 
Fazenda Nacional, vinculadas ao total pagamento do dé-
bito. Em outras palavras, o produto do trabalho do colono 
poderia ser legalmente expropriado se a dívida referente à 
terra não fosse paga:



33

Art. 10. Na hipótese de compra a prazo, o colono não 
poderá sujeitar a ônus real de qualquer natureza que seja, 
nem as terras, nem as benfeitorias nela existentes, fican-
do umas e outras hipotecadas à Fazenda Nacional para 
pagamento de todas as quantias que dever ao Estado, e 
das multas que incorrer.
Fica entendido que não se compreendem nessa disposi-
ção os casos de herança legítima ou testamentária ou de 
legado, nos quais passará a propriedade para o herdeiro 
ou legatário com o mesmo ônus da hipoteca.
O título provisório de que trata o art. 9º será registrado 
em um livro especial, aberto e rubricado pelo Diretor.

No entanto, significativamente, não há qualquer dis-
posição limitadora em relação à religião, mesmo sendo o 
Império do Brasil um país com religião oficial, a Católica 
Romana, conforme o art. 5ª da Constituição de 1824. 
Sobre isso, somente consta que as colônias seriam dotadas 
de igrejas (art. 3º) e que à junta administrativa competiria 
deliberar sobre construção e reparos de edifícios destinados 
ao culto (art. 23, § 1º). Nada existe de objetivo na legisla-
ção sobre restrições em relação a outras confissões cristãs 
(Brasil, 1824). Havendo a possibilidade legal da venda 
de lotes rurais a estrangeiros a prazo, dentro de núcleos 
coloniais com uma administração centralizada, faltava o 
material humano para a colonização. Mas esse impulso 
foi providenciado pela celebração de um contrato entre o 
Império e um particular, Joaquim Caetano Pinto Júnior, 
brasileiro estabelecido em Paris, contrato esse aprovado 
pelo Decreto nº 5.663, de 17 de junho de 187411 (Iotti, 
2001, p. 371-373). A importância desse contrato espe-
cífico, independentemente de sua duração limitada e de 
não ter atingido a meta de introdução de imigrantes nele 
fixado, decorre de ter sido o instrumento que, por meio de 
subvenções oficiais, viabilizou a formação de uma corrente 
11	 Não se desconhece que a província do Rio Grande do Sul já havia ce-

lebrado outro contrato com o mesmo Caetano Pinto no ano de 1871, no 
qual se previa a introdução de 40 mil imigrantes no prazo de dez anos. A 
iniciativa não teve sucesso (Azevedo, 1975, p. 36).



34 

imigratória para o Brasil com origem no que é hoje o Norte 
da Itália. Esse fluxo se estendeu, quase sem interrupção, 
até a Primeira Guerra Mundial, e forneceu ao Rio Grande 
do Sul um sólido contingente de colonos de língua italiana. 
As disposições do contrato, expressas no referido decreto, 
são bastante conhecidas, porque já abordadas pela histo-
riografia. Conforme o item I, Caetano Pinto se obrigava 
a introduzir no país 100.000 imigrantes no prazo de dez 
anos, 80% agricultores, pertencentes a nacionalidades es-
pecificadas, sendo que entre os latinos só seriam admitidos 
franceses, suíços e belgas de língua francesa, italianos do 
Norte, bascos e, presumivelmente, austríacos de língua ita-
liana. Portugueses, praticamente todos os espanhois e italia-
nos do Centro e do Sul da península estavam formalmente 
excluídos da imigração subvencionada. De povos eslavos, 
balcânicos e não europeus, aparentemente, os legisladores 
sequer cogitaram. O prazo de Caetano Pinto começou em 
junho de 1875 (item II). Ele receberia um valor por imi-
grante adulto que fosse capaz de introduzir (item IV), e o 
Estado se responsabilizava por alimentação, hospedagem e 
transporte até as colônias (item VII). Significativamente, 
os imigrantes cuja passagem para o Brasil estava sendo 
subvencionada estariam livres para se estabelecerem onde 
quisessem, seja em colônias públicas ou privadas (item IX). 
No item XIII, consta que as listas de imigrantes deveriam 
apresentar nome, idade, naturalidade, profissão, estado ci-
vil e religião. Apesar de todo o debate legislativo ocorrido 
no Brasil, a partir de meados do século XIX, sobre a con-
veniência da introdução de imigrantes protestantes (Vieira, 
1980, p. 219-255), novamente a legislação não contempla-
va restrições nesse aspecto. Como resultado das ações im-
plementadas pela política do Governo Central, ingressaram 
no Brasil, até 1902, cerca de um milhão de imigrantes de 
língua italiana, a maior parte deles estabelecidos no estado 



35

de São Paulo (Boni, 2019, p. 27). Para o período anterior a 
1887, contudo, os colonos italianos se dirigiram, em maio-
ria, para colônias localizadas nos estados do Espírito Santo, 
Santa Catarina, Paraná e Rio Grande do Sul. Para este 
último estado, Angelo Trento aponta um número aproxi-
mado de 90 mil italianos no período de 1875 a 1892, tendo 
em conta que não há estatísticas mais detalhadas quanto à 
etnia para o período anterior a 1882 (Trento, 2022, p. 81-
101). O Rio Grande do Sul da década de 1870 apresentava 
uma distribuição populacional bastante desigual entre as 
áreas Norte e Sul. Os diversos grupos indígenas, em grande 
medida, tinham sido expulsos ou parcialmente assimilados 
nas áreas ocupadas pela criação agropastoril extensiva, que 
eram aquelas de povoamento luso-brasileiro mais antigo: a 
Campanha, a área das Missões, o extremo Sul e os Campos 
de Cima da Serra. A partir de meados do século XVIII, à 
semelhança do que vinha ocorrendo em Santa Catarina, 
grupos de açorianos receberam terras no Litoral Norte e 
na faixa de terras mais planas no eixo longitudinal, que vai, 
aproximadamente, de Osório a Rio Pardo, passando por 
Santo Antônio da Patrulha, Viamão e Porto Alegre, esta 
fundada em 1752. Descreve Olívio Manfroi (1987, p. 172):

Na época da imigração italiana o Rio Grande do Sul, de-
mográfica, econômica e socialmente era ainda a região 
de pecuária. A população das colônias não representava 
mais de ⅙ dos habitantes do Rio Grande do Sul, avalia-
dos em 434.813, dos quais 41.725 eram estrangeiros. A 
agricultura tinha alcançado um desenvolvimento notó-
rio, graças aos colonos de origem alemã, mas a pecuária 
era, ainda, a atividade dominante. 
Os 434.813 habitantes do Rio Grande do Sul estavam 
repartidos, em 1872: Campanha, 43%; Depressão 
Central, 33% (Porto Alegre, a capital, contava só 30.583 
hab); Planalto 9%, Litoral 8%, Colônia 7%. O mapa 
geográfico da província, organizado em 1876, sob as 
ordens do governo imperial, confirmava a existência de 
grandes extensões de terras livres. 



36 

Imagem 1 – Divisão do Rio Grande do Sul em municípios em 1872, 
com a respectiva população

Fonte: Atlas Socioeconômico (2023).

O sistema de colonização no Rio Grande do Sul pas-
sou por diversas fases em relação aos agentes promotores 
da colonização. O caráter centralista da Constituição de 
1824 impunha alguns entraves às iniciativas locais, mas, 
essencialmente, houve quatro ciclos: o período de 1824 a 
1830, no qual o governo central promoveu a colonização; 
o intervalo de 1846 a 1874, após o término da Guerra dos 
Farrapos, em que a Província estava à frente do processo; já 
no período de 1875 a 1889, o governo imperial tomou no-
vamente, em suas mãos a iniciativa; e o período de 1890 a 
1914, desde a proclamação da República até o fim da imi-



37

gração subvencionada, ocasião na qual o governo do estado 
dirigiu a colonização (Boni; Costa, 1984, p. 33-34). Para 
este estudo, é especialmente relevante o terceiro período, 
quando se iniciou o fluxo de imigrantes italianos. O sucesso 
da colonização alemã nos decênios anteriores – começada 
em São Leopoldo em 1824 – prenunciava a continuidade 
dessa experiência. As colônias Conde D’Eu e Dona Isabel, 
criadas em maio de 1870, em terras que pertenciam ao 
município de Triunfo, foram pensadas como uma continu-
ação territorial desse projeto colonizador com alemães. A 
falta de transportes adequados e as dificuldades de relevo 
apontadas nos relatórios oficiais sobre Conde D’Eu, po-
rém, foram mais determinantes para o insucesso do projeto 
colonizador da província do que a falta de entrada de imi-
grantes, uma vez que os colonos que ingressaram até 1874 
preferiam se estabelecer em áreas mais planas (Boni, 1996, 
p. 91-116). Além disso, havia restrição legal à imigração 
alemã para o Brasil, o Rescrito von der Heydt, que vigia 
desde 1859, mas que foi estendido a todo o território do 
Império Alemão em 1871.

É importante ter em mente que essa “substituição” de 
alemães por italianos, como o principal grupo imigratório 
no Rio Grande do Sul, teve como pano de fundo o conflito 
dos Mucker, cujo auge ocorreu de junho a agosto de 1874, 
provocando forte repressão policial e militar aos Mucker, 
que residiam predominantemente no município de São 
Leopoldo e eram, em sua maioria, protestantes (Amado, 
2002, p. 180-181). Esse conflito dividiu a colônia alemã e, 
externamente, abalou sua imagem de comunidade pacífica 
e ordeira, inclusive porque, na imprensa e no debate pú-
blico, a revolta acabou sendo em alguma medida atribuída 
à livre interpretação da Bíblia associada ao protestantismo 
(Dreher, 2012, p. 111-123). Isso facilitou a aceitação dos 
colonos italianos, sempre associados, no imaginário co-



38 

mum, à Europa Católica. Ao mesmo tempo, essa conjun-
tura renovou as reservas e as críticas que existiam no país 
em relação à admissão de grandes contingentes de colonos 
protestantes, dando apoio aos grupos que argumentavam 
no sentido de se buscar outros imigrantes, que não fossem 
germânicos nem protestantes, para seguir com o projeto 
colonizador.

Um dos fatores mais importantes no sucesso desse 
novo empreendimento colonizador foi a eficácia da atua-
ção dos agentes recrutadores na Europa. Conforme Renzo 
Grosselli (2009, p. 96-97):

Em poucos meses, entre o final de 1874 e o início de 
1875, Caetano Pinto montou uma organização que 
atendia a seus objetivos e que cobria todo o Trentino 
(além do Vêneto e da Lombardia). Certamente outros 
de seus emissários agiram na França, na Alemanha e em 
outros países europeus, mas foi sobretudo no Trentino e 
na Itália do Norte que a organização conseguiu colher 
milhares de adesões. Foram três as razões que deter-
minaram o sucesso da organização. Em primeiro lugar, 
oferecia-se terra, muita terra, dadas as dimensões médias 
das propriedades no Trentino, a quem dela necessitava 
desesperadamente. Mas outros países além do Brasil ofe-
reciam isso. O Brasil, contudo, oferecia viagem gratuita, 
ou quase gratuita, o que significava a possibilidade de 
partir mesmo para aqueles, como era o caso de muitos 
trentinos, que não possuíam dinheiro suficiente para 
custear a viagem. Além disso, o dinheiro prometido pelo 
governo do Brasil permitiu a Pinto montar uma organi-
zação capilar (que em pouco tempo concentrou sua ação 
no norte da Itália e do Trentino [...].

Essa nova colonização se processou em um ritmo bas-
tante rápido, com o ingresso anual de não menos de três mil 
colonos nos primeiros anos, destinados, inicialmente, às 
colônias já existentes (Conde D’Eu e Dona Isabel), Caxias, 
criada em 1875, e Silveira Martins, criada em 1877 na 
área central do estado, próxima a Santa Maria. O sistema 
de repartição territorial era essencialmente o mesmo: uma 



39

determinada gleba de terras era delimitada como uma 
colônia, cada qual dividida em áreas retangulares meno-
res, chamadas de linhas, e estas, em lotes. A exceção foi a 
Colônia Caxias, dividida em áreas chamadas de léguas, as 
quais foram fragmentadas em travessões – equivalentes às 
linhas –, e estes, em lotes.

Imagem 2 – Mapa da Colônia Antônio Prado, exemplificativo da 
divisão das colônias italianas em linhas e lotes (destacada, em cor 

escura, a fração que se tornou, posteriormente, o município de Nova 
Roma do Sul)

Fonte: Posenato (1989, p. 146).

Em tese, conforme o Regulamento de 1867, os lotes de-
veriam ter dimensões mínimas e máximas, mas, na prática, 
isso acabou não sendo respeitado, havendo grande variabi-
lidade de tamanho, com a grande maioria abrangendo de 
15 a 35 hectares, segundo levantamento realizado relativa-
mente à Colônia Caxias por Loraine Slomp Giron. Além 



40 

disso, muitos lotes foram traçados em terras extremamente 
pedregosas ou íngremes e, o mais grave, sem acesso a fontes 
de água. De acordo com a mesma autora, isso decorreu, 
principalmente, do traçado rigidamente geométrico das 
linhas e dos travessões, que eram retângulos e quadra-
dos, divididos em partes iguais, sem respeitar o relevo e a 
existência de morros, cursos d’água, etc. (Giron, 1987, p. 
272-276).

Vitalina Frosi e Ciro Mioranza, ao se referirem à mar-
cha da colonização na região de colonização da Serra do 
Nordeste Gaúcho, afirmam:

As primeiras levas estabeleceram-se quase que simulta-
neamente nas três colônias, no ano de 1875. Devido ao 
grande número de imigrantes (trata-se de imigração em 
massa), as terras aquém do Rio das Antas são loteadas e, 
num espaço de dez anos, ocupadas. Na década de 1880, 
inicia-se o loteamento das terras de além Antas, crian-
do-se as Colônias de Antônio Prado e Alfredo Chaves.
Nessa mesma década, inicia-se a ocupação espontânea 
das terras de Encantado. A densidade demográfica (as fa-
mílias italianas são numerosas) tornam os lotes pequenos 
e desencadeia-se o primeiro movimento migratório – de 
caráter interno – espontâneo. Da Colônia Dona Isabel, 
de modo particular, deslocam-se grupos de imigrantes 
em demanda das terras de Encantado, de tal modo que, 
nos inícios do século XX, às margens do Taquari, a nova 
colônia de Encantado inicia sua expansão na direção 
norte, ocupando as áreas dos atuais municípios de Nova 
Bréscia, Putinga, Anta Gorda, Ilópolis e Arvorezinha.
Na década de 1890, o Governo do Estado realiza a de-
marcação da Colônia Guaporé, para o povoamento da 
região entre os rios Carreiro e Guaporé. Observe-se que 
o sistema de divisão e loteamento das terras permanece 
idêntico ao sistema utilizado para as colônias mais an-
tigas [...]. Uma pequena porção das terras é comprada 
por imigrantes vindos diretamente da Itália; os lotes 
restantes da colônia são, aos poucos, ocupados por filhos 
de italianos vindos das Colônias Caxias, Dona Isabel, 
Alfredo Chaves (Frosi; Mioranza, 1975, p. 41-42).



41

Essa descrição é bastante ampla, embora não contem-
ple a região da Quarta Colônia – que não é objeto do livro 
– nem algumas pequenas áreas de colonização particular 
no interior das colônias mais antigas, como a Sesmaria 
Machado, entre Montenegro e Caxias, nem as chama-
das Terras de Pascoal Corte, encravadas no território da 
Colônia Dona Isabel. Mesmo assim, é o quadro mais com-
pleto até hoje apresentado em um único texto acerca da 
expansão da colonização italiana em solo gaúcho. Nessa 
mesma obra, são fornecidos dados citados em todos os 
estudos posteriores sobre a colonização italiana na Serra 
Gaúcha quanto à origem provincial dos imigrantes. Com 
base em dados obtidos junto à Secretaria de Agricultura, 
Arquivo Histórico e Instituto Histórico-Geográfico, todos 
do Rio Grande do Sul, Biblioteca Pública de Porto Alegre, 
IBGE, prefeituras das municipalidades da região colonial 
italiana, arquivos de paróquias e capelas do mesmo local e 
informantes privados, os autores estabelecem os seguintes 
percentuais acerca das regiões de origem dos imigrantes 
estabelecidos na região (Frosi; Mioranza, 1975, p. 15-36): 
Vêneto, 54%; Lombardia, 33%; Trentino-Alto Ádige, 7%; 
Friuli-Venezia Giulia, 4,5%; outros, incluindo Piemonte, 
Emilia-Romagna, Toscana e Ligúria, totalizaram 1,5%. 
Esses dados, já clássicos12, são complementados, em rela-
ção às quatro primeiras regiões, com os percentuais de imi-
gração de cada província integrante delas. Para este estudo, 
importa mencionar a província vêneta de Treviso, de onde 

12	 Salienta-se que esses percentuais são válidos para a colonização italiana 
no Nordeste Gaúcho. Em relação à denominada Quarta Colônia, Marcos 
Aurélio Saquet apresenta: 70% para o Vêneto, 14,4% para o Friuli-
Venezia Giulia, 6,5% para o Trentino-Alto Ádige, 5% para a Lombardia, 
2,7% para a Emília-Romanha, 1% para a Toscana, 0,3% para o Piemonte 
e 0,1% para a Ligúria (Saquet, 2003, p. 76-77). Se a colônia italiana da 
Serra Gaúcha apresenta uma maioria vêneta e uma importante presença 
lombarda, a área de colonização italiana Central do Rio Grande do Sul 
tem origem ainda mais preponderantemente vêneta e uma distintiva pre-
sença friulana.



42 

partiram, para o Brasil, a maior parte dos imigrantes que 
compuseram a primeira comunidade metodista da colônia 
italiana. Treviso foi a origem de quase um quarto (24%) dos 
imigrantes vênetos que se estabeleceram na Serra Gaúcha.

Tais dados sobre as províncias foram complementa-
dos por minuciosa pesquisa realizada na Itália, na primei-
ra metade da década de 1970. Com base nela, os autores 
apresentaram quais as áreas de cada província teriam sido 
mais atingidas pelo fenômeno imigratório, visto que nem 
todas as zonas, embora dentro da mesma província, apre-
sentavam iguais condições socioeconômicas e ambientais. 
Ressaltar a diversidade existente já nas terras de origem é o 
objetivo dos próximos subcapítulos.

2.3 As condições no norte da Itália e no Tirol e a 
diversidade dos locais de origem dos imigrantes

Como a absoluta maioria dos imigrantes italianos es-
tabelecidos na Serra Gaúcha tinha origem em áreas que 
hoje compõem o Norte da Itália, são essas as regiões aqui 
analisadas. O Vêneto e a Lombardia são o berço da maior 
parte deles, porém essas duas grandes províncias apresen-
tam variações regionais significativas, com áreas de mon-
tanha, planície e intermediárias (pedemontane), as quais 
deram origem a estruturas fundiárias, regimes econômicos 
e formas urbanas que se desenvolveram de modo diferen-
te ao longo do tempo. Esse território se estende dos Alpes 
Ocidentais até o Mar Adriático e, durante séculos, foi um 
corredor privilegiado nas trocas econômicas e comunica-
ções entre a Europa Ocidental e o mundo mediterrâneo, 
inclusive, o Oriente Próximo. A título de exemplo, após 
mencionar que as áreas vênetas de planície foram menos 
atingidas pelos fluxos migratórios, ao analisar a situação 
lombarda, Vitalina Frosi e Ciro Mioranza (1975, p. 17-18) 
afirmam que:



43

Se geograficamente a Lombardia é uma continuação 
do Vêneto, não se pode afirmar o mesmo para a deter-
minação e o movimento dos fluxos migratórios. O que 
foi válido para o Vêneto sê-lo-á somente em parte para 
a Lombardia, por ter Milão desempenhado um papel 
catalisador muito antes do que qualquer cidade vêneta.

O Friuli, correspondente às atuais províncias de Udine 
e Pordenone, embora inserido administrativamente na re-
gião do Vêneto na época da grande imigração, apresenta 
características próprias, em termos históricos e linguísticos, 
e contribuiu com número significativo de imigrantes. Além 
disso, a grande coesão das comunidades friulanas da região 
colonial italiana, frequentemente estabelecidas em lotes 
coloniais justapostos (Frosi; Mioranza, 1983, p. 86-87), por 
si justificaria a inclusão do Friuli no presente subcapítulo, 
mesmo que as menções a essa região, muitas vezes, ocor-
ram no contexto vêneto. No tocante ao Trentino, a parte 
meridional do Tirol histórico era integrante da província 
austro-húngara do Tirol até 1918, não do Reino da Itália. 
Mesmo estando estreitamente vinculada aos Habsburgos e 
à Europa Germânica, desde a Idade Média, a província de 
Trento foi afetada pelas mesmas razões essenciais que leva-
ram ao êxodo populacional do Vêneto, Friuli e Lombardia. 
A questão da diferenciação política fez com que os tren-
tinos/tiroleses13 tenham merecido análise particular por 
parte da historiografia (Corrêa, 2018; Bertonha, 2018). 
O Trentino, então comumente denominado em alemão 
Welschtirol, foi, e em certa medida ainda é, uma terra de 
fronteira entre a Itália e a Europa Central. No entanto, na 
análise do contexto geral da imigração de colonos de língua 
italiana para o Rio Grande do Sul, é impossível separar os 
tiroleses dos demais.

13	 Os dois termos são tratados como sinônimos, quando há referência às pes-
soas com origem na província de Trento, em que pese a denominação tra-
dicionalmente utilizada na região colonial italiana seja “tirolês/tirolesa”.



44 

Por fim, será feita uma devida menção ao Piemonte, 
área em torno da qual se processou a Unificação Italiana. 
Ao contrário do Espírito Santo, onde há uma presença mais 
significativa de imigrantes piemonteses (Castiglioni, 1999, 
p. 70), o Rio Grande do Sul não foi grande receptor de colo-
nos com essa origem regional, embora haja registro de uma 
família piemontesa estabelecida na colônia Santa Maria da 
Soledade desde 1873 (Martinazzo, 1992). Contudo, para 
este estudo, o Piemonte é relevante, devido à presença de 
três famílias piemontesas, duas delas valdenses, entre os 
primeiros membros da comunidade metodista de Forqueta 
Baixa.

As motivações ambientais, sociais, econômicas e cul-
turais da emigração – ainda que sua análise não seja o objeto 
deste trabalho – são apresentadas junto à análise dos dife-
rentes aspectos das condições regionais. Registra-se que, 
embora a conjuntura econômica do final do século XIX 
tenha acelerado e transformado o processo de deslocamen-
to populacional, a migração temporária era uma realidade 
conhecida há muito tempo na península, conforme registra 
Antonio de Ruggiero (2020, p. 28), ao analisar a emigração 
da Toscana:

Quanto a esse ponto, em muitas ocasiões se demonstrou 
que não existe uma correlação entre emigração e proces-
sos de modernização, e que a mobilidade humana não 
pode ser considerada como uma exclusividade da mais 
recente era industrial. Para compreender o fenômeno de 
massa que vai encontrar uma consistência significativa 
nos anos entre os séculos XIX e XX, portanto, se deve 
necessariamente ter em conta o hábito consolidado nos 
ambientes sociais da zona dos Apeninos de deslocamen-
tos sazonais para trabalhos de médio ou longo prazo.

O mesmo quadro de um antigo padrão sazonal de 
deslocamento existia em todo o Norte da Itália e deve ser 
considerado como o plano de fundo para o movimento mi-
gratório maciço do final do século XIX e início do século XX.



45

2.4 Aspectos geográficos e econômicos
Sete províncias compõem, atualmente, a região do 

Vêneto: Veneza, Rovigo, Pádua, Verona, Vicenza, Treviso 
e Belluno. No século XIX, integrava o Vêneto, também, a 
província de Udine, a qual, na atualidade, pertence à re-
gião Friuli-Venezia Giulia. Em 1963, da antiga província 
de Udine, foi destacada a parte ocidental, formando a nova 
província de Pordenone.

Imagem 3 – Divisão do Vêneto em províncias

Fonte: Frosi e Mioranza (1975, p. 27). 

Emilio Franzina destaca que a pequena propriedade 
e o arrendamento de terras em pequena escala eram as ca-
racterísticas das províncias de Vicenza, Treviso e, especial-
mente, Belluno e Udine, enquanto as províncias de Verona, 
Veneza, Rovigo e Pádua se caracterizavam pela grande pro-
priedade e culturas extensivas, beneficiadas pela existência 
de obras de irrigação e drenagem hidráulica. Acrescenta, 
ainda, outras considerações quanto às distinções entre as 
províncias:

Além disso, as oito províncias vênetas eram divididas por 
uma distinção não meramente administrativa, mas tam-
bém dialetal e histórica, que no ato da anexação perma-



46 

necia inalterada há séculos; sob um perfil estritamente 
físico, apresentavam características muito diversas:
Uma só dentre estas, a de Udine, pode chamar-se de 
província completa, estendendo-se dos picos nevados à 
costa; uma só completamente montanhosa, a de Belluno; 
uma só marítima ou quase, a de Veneza; uma só de pla-
nície e completamente irrigada, a de Polesine (Rovigo); 
uma outra mista de planície mais ou menos irrigada e 
de colina, Pádua; três, finalmente, mistas de planície, 
de colinas e de planalto alpino, ainda que em medida 
diversa: Treviso, Vicenza e Verona (Franzina, 2006,  
p. 136-137).

Conforme apontam Vitalina Frosi e Ciro Mioranza 
(1975, p. 28-30), foi o grupo de províncias mistas – acres-
cido da província montanhosa de Belluno – que forneceu 
o maior número de imigrantes para o Rio Grande do Sul. 
Belluno e Udine eram as províncias mais montanhosas, com 
maior número de pequenas propriedades, as mais arcaicas 
do ponto de vista de desenvolvimento agrário e que mais 
alimentavam a migração sazonal dentro da própria Europa. 
No outro polo, estavam Veneza e Rovigo, nas quais domi-
nava a grande propriedade e onde primeiro houve intro-
dução de técnicas agrícolas mais modernas. Essas são as 
províncias vênetas que menos forneceram emigrantes ao 
Rio Grande do Sul. O Vêneto, como um todo, era econo-
micamente mais atrasado que a Lombardia e o Piemonte. 
Não havia criação de gado, pastagens ou plantio de arroz 
em larga escala. As culturas se limitavam essencialmente 
ao trigo, à vinha e ao milho, este desde sua introdução no 
século XVII. Somente nos anos 1880 é que se iniciou a 
implantação da indústria, representada classicamente pelas 
manufaturas de lã de Schio e Valdagno (Franzina, 2006, 
p. 140-169). Ceifadeiras, colhedoras, semeadoras a vapor 
apareceram nas áreas de planície, porém com atraso em 
relação à Lombardia e à Emília-Romanha. As caixas rurais 
iniciaram no princípio da década de 1890 no Vêneto e no 
Friuli, mas somente passaram a gerar efeitos na economia 



47

agrária vêneta e friulana a partir dos anos 1900 (Saquet, 
2003, p. 69-70).

No Vêneto, os processos migratórios estiveram ligados 
à introdução paulatina de novas técnicas agrícolas, como a 
mecanização, que produziu uma liberação de mão de obra 
que a ainda incipiente industrialização dos anos 1870 e 
1880 não conseguiu absorver:

Como se não bastasse a já mencionada concorrência 
mercantil estrangeira, enfrentada pelos camponeses e 
artesãos vênetos e friulanos, estes tinham a concorrên-
cia, após a unificação política italiana, de produtores 
manufatureiros piemonteses e lombardos, de produtores 
agrícolas emilianos e lombardos e dos produtores de 
vinho do Sul italiano. [...] existia, em 1878, em média, 
no Vêneto, um proprietário para cada 3,68 hectares 
de superfície produtiva e a renda familiar era bastante 
baixa, principalmente nas áreas montanhosas, pois as 
terras mais férteis estavam concentradas nas mãos dos 
grandes proprietários (Saquet, 2003, p. 70-71).

Cabe um registro específico sobre a província de 
Belluno, a qual, em termos geográficos e de disposição 
populacional – área de montanha, com maior concentra-
ção de população em vales estreitos –, assemelha-se mais à 
região de Trento do que às demais vênetas. Não é à toa que 
Belluno é a primeira província do Vêneto a ser atingida pelo 
fenômeno da emigração em massa, sendo que os belune-
ses chegaram em grande número ao Rio Grande do Sul já 
em meados de 1876 (Gardelin; Costa, 2002, p. 225-228). 
Ao mesmo tempo, era uma província com antiga tradição 
de migração sazonal. A memorialista Alice Gasperin, ao 
recordar os relatos do avô paterno, Giuseppe Gasperin, 
afirma:

Vovô Gasperin nasceu em Villa de Villa – Mel, Feltre, 
Belluno. Nem ele, nem os pais e nem os avós dele, foram 
donos de terra na Itália. Sempre viveram debaixo de 
patrões. Viviam em casarões, avós, pais e filhos. Todos 
debaixo do mesmo teto, por não terem onde morar. 



48 

Apenas ganhavam para viver. Vovô, de solteiro, junto 
com conhecidos, ia trabalhar no Tirol e na Hungria, nas 
construções de estradas. Também lá, ora tinha e ora não 
tinha trabalho. [...] Depois de casado, quando papai já 
tinha alguns meses, vovô voltou de novo a Innsbruck à 
procura de trabalho, seja qual fosse. No início arrumou 
trabalho e melhorou alguma coisa. Mandou uma “pa-
taca” à avó. Esta não a gastou, conservou-a como uma 
relíquia. Depois o trabalho escasseou. Enquanto isso, ia 
gastando o pouco que tinha guardado. Soube então que 
em Budapeste procuravam trabalhadores, e mudou-se 
para lá (Gasperin, 1984, p. 12).

Ainda, especificamente em relação ao Vêneto, é ne-
cessário salientar que as modificações socioeconômicas 
do final do século XIX acarretaram o desmantelamento 
de toda uma tessitura social muito datada, com a destrui-
ção de determinados institutos remanescentes das antigas 
estruturas feudais, das quais são exemplo as propriedades 
coletivas, como o bosque de Montello, citado por Emilio 
Franzina. Com mais de seis mil hectares, sua existência 
permitia à população circundante se suprir de frutas e le-
nha, mas ele acabou por ser expropriado e derrubado pelo 
Estado italiano, após a anexação do Vêneto em 1866, oca-
sionando a emigração desses camponeses para São Paulo 
(Franzina, 2006, p. 266-267).

O Friuli, embora seja hoje uma região autônoma, em 
certa medida se identifica com as condições presentes no 
Vêneto. O diferencial são, essencialmente, quatro aspec-
tos, ligados entre si: a qualidade substancialmente inferior 
das terras, a consequente pobreza em termos de culturas 
agrícolas, a maior importância relativa da migração sazonal 
para outros países da Europa e o sistemático desenvolvi-
mento de atividades artesanais, em especial quanto à pedra 
e ao metal. Além disso, no Friuli, foi a área pedemontana 
que forneceu os maiores contingentes de migrantes para o 
Rio Grande do Sul, com destaque para localidades como 



49

Polcenigo, Poffabro, Frisanco e Maniago (Marina, 2022, 
p. 56-61).

Imagem 4 – Mapa do Friuli-Venezia Giulia

Fonte: Pinterest14 (2023).

Marinilse Marina, ao analisar a bibliografia referente a 
essa região, elenca as características locais que a diferencia-
vam de outras áreas do Norte da Itália quanto à migração 
temporária e ao exercício sistemático de outras atividades:

[...] existem diversidades nas esferas morfológicas e cli-
máticas no interior dos sistemas montanhosos (por exem-
plo, as diferenças entre locais alpinos e pré-alpinos), mas 
algumas características no enfoque das migrações eram 
comuns nessas regiões, independentemente das parti-

14	 PINTEREST. Trieste. 2023. Disponível em: https://www.pinterest.es/
pin/831125306205506433/. Acesso em: 30 nov. 2023.

https://www.pinterest.es/pin/831125306205506433/
https://www.pinterest.es/pin/831125306205506433/


50 

cularidades geográficas específicas de cada sistema. Por 
exemplo: na forte pluriatividade campesina, a secular 
tradição artesanal e manufatureira, o fracionamento da 
terra e, consequentemente, a difusão das propriedades, o 
matrimônio tardio e a contribuição do trabalho feminino 
na agricultura, oportunizando a migração temporária 
masculina (Marina, 2022, p. 63). 

Esse foi o cenário encontrado pelos pregadores val-
denses no início dos anos 1880, ao chegarem às localidades 
friulanas onde havia pequenas comunidades protestantes. 
Em mais de uma ocasião, os ministros deixaram registrado 
em seus relatos que encontraram somente as mulheres e 
crianças, porque os homens adultos estavam trabalhando 
em locais tão diversos como o Tirol alemão ou a Síria, a 
exemplo da visita feita a Tramonti di Sopra, em outubro 
de 188315.

Para confirmar o relativo atraso agrícola e industrial 
da área friulana, após citar que Udine e Belluno eram as 
províncias vênetas que possuíam a menor quantidade de 
caldeiras a vapor e ceifadeiras, Marcos Aurélio Saquet 
(2003, p. 75) salienta:

Por tudo isso, predominaram entre os vênetos os emi-
grantes das províncias de Udine e Belluno, onde se 
destacavam as unidades de produção familiar, a pre-
cariedade nas vias e meios de circulação e onde a crise 
agrária se manifestou mais intensamente. Conforme os 
dados de Sori (1979), no último quartel do século XIX, 
entre as províncias do Vêneto, a renda média por hectare 
nas unidades agrícolas era menor em Udine e Belluno.

A Lombardia, então dividida em oito províncias 
(Milão, Bréscia, Como, Varese, Sondrio, Cremona, Mântua 
e Bérgamo), apresentava características significativamente 
diferentes do Vêneto e do Friuli. A primeira delas é que, 
com a exceção da província montanhosa de Bérgamo, foi a 

15	 Arquivo Histórico da Igreja Valdense (AHIV). Relatório Anual de 1883, 
p. 41.



51

planície (Mântua e Cremona) que enviou mais emigrantes 
para o Rio Grande do Sul (Frosi; Mioranza, 1975, p. 32). 
Conforme Marilda Gonçalves da Silva (2001, p. 10-12),

[...] Diferentemente da região do Trentino-Alto Ádige, 
a região lombarda, embora pertencente ao “arco alpino 
italiano”, possui uma área de planícies em 47% do total 
do seu território. O restante são áreas de colina (12,4%) 
e áreas de montanha (40,6%) (Braudel, 1966: 71). 
Pode-se dizer, ainda segundo Braudel, que a Lombardia 
é, à sua maneira, uma “ilha continental entre os Alpes e 
os Apeninos, entre o Piemonte rústico e a região meio 
bizantina de Veneza”.

A segunda grande diferenciação lombarda em relação 
ao Vêneto é que existia maior quantidade de terras férteis 
e planas, beneficiadas por um complexo sistema hidráulico 
de canalização das águas dos rios, melhorado continua-
mente por séculos. Havia também uma utilização muito 
mais precoce de maquinário agrícola – desde meados da 
década de 1870 –, adubos químicos e orgânicos, estes de-
rivados da criação, em maior escala, de bovinos e suínos 
de raças superiores, o que inexistia nos territórios mais a 
leste. A isso se somava, além de um maior vigor na cultura 
de trigo e milho, o arroz, nos locais mais planos, e os esta-
belecimentos de produção de laticínios, tornando todo o 
panorama agrícola da Lombardia mais rico e diversificado 
(Fincardi, 2001, p. 93-101).



52 

Imagem 5 – Divisão da Lombardia em províncias

Fonte: Frosi e Mioranza (1975, p. 31).

A diferenciação da Lombardia também se expressa-
va pela grande diversidade de sujeitos que exploravam a 
terra: grandes proprietários – oriundos tanto da antiga no-
breza rural quanto novos burgueses emergentes – médios 
proprietários e arrendatários, assalariados agrícolas, traba-
lhadores rurais temporários, comumente vindos de outros 
locais (braccianti), pequenos proprietários e arrendatários 
camponeses, além dos parceiros (mezzadri), um tipo de 
estrutura laboral muito comum em certas áreas do vale do 
rio Pó, mas não desconhecida em outros lugares do Norte 
da Itália. Após analisar essas diferentes categorias, Mauro 
Fincardi caracteriza a mezzadria como uma atividade de 
certo risco, porque a repartição – um terço ou um quarto 
– do produto da terra com o proprietário dependia da qua-
lidade do solo e do sucesso da colheita:



53

O mezzadro é visto como um arrendatário pobre, que 
compensa os menores capitais investidos no empreendi-
mento com a intensa laboriosidade e a forçada frugalida-
de de toda a sua numerosa família. Sendo proprietário 
de uma parte dos animais e dos apetrechos agrícolas 
necessários à aragem, garante um cuidado assíduo e 
parcimonioso dos campos e dos estábulos que lhe são 
arrendados, sem que o proprietário precise se preocupar 
com a administração da propriedade, a não ser quando 
se trata de repartir a colheita e receber em sua própria 
casa as honras. Entre as categorias de colonos é aquela 
que predominantemente se distingue pela submissão ao 
patrão, mostrando também uma perceptível adesão aos 
valores tradicionais (Fincardi, 2001, p. 137).

Apesar das condições geográficas e do terreno mais 
favoráveis do que em outros lugares, a inserção da comer-
cialização de excedentes agrícolas tornava todo o processo 
produtivo dependente das oscilações do mercado. Ainda, 
havia periódica queda do preço dos gêneros agrícolas, seja 
pela concorrência com as outras regiões da Itália, seja com 
os produtos importados do exterior, produzidos a custo 
mais baixo. As épocas de crise e a baixa nos salários decor-
rentes da desocupação sazonal liberavam periodicamente 
contingentes de mão de obra, que só eram parcialmente 
absorvidos pela expansão industrial – têxtil, em particular 
– na área central da Lombardia, em especial na parte oci-
dental da província e na área de Milão.

Thales de Azevedo (1975, p. 46-47) ressalta ainda 
outro aspecto distintivo em relação à Lombardia, mesmo 
que presente também em outras regiões: o peso histórico 
da tributação incidente sobre a terra, especialmente aque-
le referente à transmissão da propriedade, que provocou 
endividamento dos proprietários, troca de titularidade na 
posse e consequentes descontinuidades em sua administra-
ção. Isso acabou por provocar o incremento da emigração e 
do êxodo em direção a Milão.



54 

Se a tributação interna ocasionou turbulência no meio 
rural lombardo, foi a criação de uma nova fronteira interna-
cional entre o Trentino e as demais áreas do Norte da Itália 
unificada uma das razões que impulsionou a emigração da 
população de língua italiana do Tirol, em especial, na se-
gunda metade da década de 1870.

Ao contrário das demais províncias analisadas, as 
quais tinham grandes diferenças internas, o Trentino apre-
sentava uma substancial homogeneidade, que se refletiu 
nos seus fluxos imigratórios. Renzo Grosselli descreve o 
Trentino como uma área muito montanhosa, com 70% de 
suas terras acima de mil metros de altitude, grandes super-
fícies cobertas de bosques e de vegetação rasteira que só se 
prestava para pastagem, sendo o percentual de solo arável 
muito pequeno. Região de absoluto domínio do minifúndio 
de propriedade do próprio camponês, com um baixo per-
centual de propriedades de maior extensão – muitas delas 
de propriedade da Igreja Católica –, a agricultura trentina 
se limitava essencialmente ao que seus estreitos vales con-
seguiam produzir, a vinha e uma quantidade limitada de 
trigo, milho, aveia e batatas. Logo, havia necessidade de 
importar alimentos de outros lugares para manter a popu-
lação local, composta por agricultores em um percentual 
de 89% em meados da década de 1870. Essa pressão de-
mográfica foi aliviada por meio de duas grandes vias: o in-
cremento de uma emigração não sazonal, mas temporária, 
que permitisse ao homem trentino retornar ao lar com uma 
reserva financeira, e a indústria da seda. Os imigrantes que 
trabalhavam na construção de ferrovias eram chamados de 
“aisenpóneri”, expressão que mistura “aisenpón”, uma cor-
ruptela da palavra alemã Eisenbahn (estrada de ferro), com 
um sufixo dialetal que designa o exercício de uma profissão 
ou atividade. No entanto, em breve, somente a opção da 



55

emigração estaria em aberto. Renzo Grosselli (2009, p. 55) 
explicita que o:

[...] comércio de trânsito, florescente em uma terra que 
era o traço de união entre a Itália e a Europa Central, 
e que empregava centenas de pessoas, começou a ago-
nizar. [...] Outros ainda foram os fatores de crise da 
economia trentina. Entre estes, limitando-nos a indicar 
a progressiva diminuição do preço da seda, a partir de 
1873, e o aparecimento da competitiva seda oriental no 
mercado europeu. Acrescente-se ainda as dificuldades 
crescentes da exportação de vinho, por diferentes razões, 
para a Suíça e a Alemanha. A indústria trentina desabou, 
inclusive o setor seríceo. A agricultura inaugurou um pe-
ríodo de dificuldades que inseriu um lento processo de 
renovação, cujos benéficos influxos seriam percebidos a 
partir da última década do século.

Imagem 6 – Mapa físico da província de Trento, com destaque para os 
vales (em cor verde)

Fonte: Laiti et al. (2014, p. 343).

Havia, além disso, outras duas outras razões que tor-
naram a emigração do Trentino distintiva. A primeira foi a 
introdução de uma legislação militar, nos anos 1870, que 
produzia regras mais rígidas para treinamento e instrução 



56 

militares. Estas exigiam o retorno à pátria ou ao local de 
origem de jovens que já estavam no exterior ou espalha-
dos pelo Império, em trabalho temporário. A segunda era 
uma interessante instituição austríaca oriunda do Direito 
Romano, chamada diritto d’incolato, estabelecida em lei 
datada de 03 de dezembro de 1863. Dentro do sistema 
jurídico dos Habsburgo, os municípios eram onerados com 
muitos deveres, entre eles o fornecimento de habitação e 
sustento aos pobres. O diritto d’incolato era essencialmente 
a possibilidade de um cidadão do Império requerer o mes-
mo auxílio que teria em seu comune natal junto a outra lo-
calidade onde vivia no momento. Isso acarretou o aumento 
das despesas dos municípios receptores da migração inter-
na e acirrada discussão sobre a possibilidade de pedir res-
sarcimento dessas despesas junto aos municípios de origem 
dos migrantes (Grosselli, 2009, p. 60-76). Essa preocupa-
ção com pedidos de ressarcimento – inclusive de eventual 
repatriação – e as despesas deles decorrentes fez com que 
diversos comuni condicionassem a expedição de passaporte 
à renúncia compulsória da cidadania austro-húngara no ato 
de emigrar (Adorno, 1998, p. 57-58). Nada semelhante 
ocorreu no território italiano.

A maior homogeneidade das condições internas na 
província de Trento fez também com que o período de fluxo 
maciço de saídas em direção ao Brasil fosse temporalmen-
te limitado, de 1875 a 1879. Particularmente no primeiro 
biênio, 1875-1876, houve massivo ingresso simultâneo de 
tiroleses de língua italiana em todas as frentes de coloniza-
ção abertas nos Estados do Rio Grande do Sul (Colônias 
Conde D’Eu, Dona Isabel e Caxias), Santa Catarina 
(Colônias Blumenau e Brusque) e Espírito Santo (Colônias 
Santa Leopoldina e Rio Novo). Eles foram os primeiros 
colonos de língua italiana a se estabelecer na Serra Gaúcha 
em grande número, concentrando-se nas linhas Estrada 



57

Geral Leste e Oeste da Colônia Dona Isabel, nas linhas 
Estrada Geral Oeste, Figueira de Mello e Azevedo Castro 
da Colônia Conde D’Eu e da Primeira à Quarta Légua da 
Colônia Caxias.

O Piemonte é a região analisada de forma mais breve, 
devido a seu menor impacto em termos demográficos na 
imigração italiana para o Rio Grande do Sul. No entanto, 
sua inclusão se deve ao fato de terem se estabelecido, na 
Colônia Caxias, alguns poucos piemonteses de confissão 
valdense, oriundos dos vales valdenses históricos, situados 
quase na fronteira com a França, identificados no mapa 
(Imagem 7) como a área a oeste das localidades de Pinerolo 
e Torre Pellice. O movimento de emigração desses vales, 
como se verá mais adiante, iniciou bastante antes da grande 
imigração vêneto-trentina-lombarda para o Rio Grande do 
Sul. Pelo menos cinco indivíduos nascidos nos vales che-
garam no início da ocupação da Colônia Caxias. É sobre a 
condição de sua região de origem que se trata brevemente 
aqui.

Se a ligação do Trentino era com a Europa Germânica, 
os vales valdenses (Val Chisone, Val Germanasca e Val 
Pellice) sempre tiveram vínculos históricos com a França 
e a Suíça francófona. Área tipicamente alpina, com vales 
estreitos entre montanhas elevadas e invernos extensos, as 
condições para a agricultura não eram das mais favoráveis. 
Assim, o sustento dos camponeses dependia do cultivo da 
vinha e da produção de nozes e castanhas, que sofreram 
com doenças, a partir da metade do século XIX.



58 

Imagem 7 – O Piemonte, com os vales valdenses se estendendo ao 
oeste de Pinerolo e Torre Pellice até a fronteira francesa

Fonte: Geocities (2024).

Escrevendo à sua mãe, em 1854, o pastor Giorgio 
Appia descrevia a dramática situação alimentar da região, 
que lembra as descrições feitas em relação ao Vêneto e ao 
Friuli algumas décadas depois:

[...] em uma família, se vê quatro pessoas dividindo um 
ovo… em outra, quatro dormem em uma mesma cama, 
coberta com folhas de faia… em outro local, tudo o que 
se tem para comer é uma espécie de pão feito com os 
restos das nozes depois de extraído o óleo… em Torre 
[Pellice] há uma família cujas crianças se alimentam de 
ervas… a miséria é surpreendente… se não nos forem 
dados recursos em abundância, teremos mortos de fome 
às centenas. A maior parte das nossas famílias está com-



59

pletamente arruinada: há seis, oito, dez filhos em casa, 
sem nada para comer no dia seguinte. A miséria está se 
tornando tal que a maior parte da nossa gente em breve 
estará no limite [...] (Pons, 1956, p. 5-6).

A estrutura administrativa da Igreja Valdense se pre- 
ocupou com o problema. Estabeleceu pequenas manufaturas 
de beneficiamento de palha e distribuiu recursos oriundos 
de doações arrecadadas inclusive no exterior, mas a migra-
ção acabou sendo uma grande válvula de escape, especial-
mente para outros países da Europa. Como se verá a seguir, 
a imigração transoceânica dos valdenses iniciou ainda na 
década de 1850, quando as condições descritas acima esta-
vam mais presentes, porém os valdenses piemonteses che-
garam à colônia italiana na segunda metade da década de 
1870, concomitantemente ao início da imigração italiana.

Em suma, a geografia e as estruturas fundiárias e agrí-
colas de onde partiram os imigrantes italianos foram as 
mais diversas. Emigrou-se de áreas montanhosas de pas-
toreio, de terraços férteis nos quais se cultivava arroz de 
forma irrigada, das áreas vinícolas do Vêneto e de outros 
pontos da Itália, como os vales ocidentais do Piemonte e da 
área pré-alpina do Friuli. Enquanto a emigração do Vêneto 
e do Friuli esteve diretamente ligada à introdução de um 
sistema capitalista moderno de produção agrícola e de ge-
renciamento da propriedade rural, na Lombardia a crise 
geradora dos grandes êxodos, em especial nas províncias de 
Mântua e Cremona, teve relação com as decorrências do 
desenvolvimento desse mesmo sistema, que lá já estava em 
processo de evolução mais adiantado. A crise na planície 
decorreu da oscilação dos preços de cereais no mercado e 
de que, particularmente na grande propriedade, não havia 
necessidade de mão de obra durante boa época do ano, 
situação que aumentou a desocupação e fez cair a renda. 
Não se trata de fenômenos de expulsão idênticos. Quanto 
ao Trentino, a situação também foi parcialmente diferente. 



60 

A população local arcou com o ônus de ser uma terra de 
transição entre o mundo alemão e o italiano, não conse-
guindo acompanhar integralmente os ritmos de transfor-
mação da economia que ocorreram em um e outro âmbito. 
Além disso, existiu uma diferenciação parcial em termos 
jurídicos e estruturais, pelo fato de se tratar de província 
integrante do Império Habsburgo.

2.5 Variações linguísticas
A diversidade dialetal da Itália é frequentemente 

exemplificada por uma citação já muito conhecida, sobre 
os professores enviados à Sicília, pelo novo Estado italiano, 
em 1865, que foram tomados por ingleses, tão diferente 
era a língua que falavam. Essa mesma menção consta na 
autobiografia do historiador inglês Eric Hobsbawm, que 
acrescenta a ela uma vivência pessoal, sobre uma visita à 
Sicília em 1953, acompanhado do prefeito da cidade de 
Piana degli Albanesi, chamado Michele Sala:

Caminhávamos por um dos costados da praça – os an-
ticomunistas e os mafiosos caminhavam do lado oposto 
– quando ele me fez parar por um momento. “Não diga a 
ninguém que você é inglês”, advertiu-me. “Há gente aqui 
que não vai gostar de ver você junto comigo. Eu digo a 
eles que você é de Bolonha”. Era lógico: até mesmo na 
Sicília sabia-se que Bolonha era vermelha, e, portanto, 
era natural que um comunista visitasse outro. Somente 
havia um senão. Durante todo o dia havíamos falado in-
glês em voz alta. Sala, que conhecia sua gente, descartou 
esse problema: “Que sabe essa gente da língua que se 
fala em Bolonha?” (Hobsbawm, 2002, p. 381).

Ainda que as diferenças entre os diferentes grupos dia-
letais do Norte da Itália talvez não fossem tão marcantes 
como aquelas existentes entre a língua inglesa e um dialeto 
da Sicília ocidental, elas indubitavelmente existiam. A ri-
queza dialetal da Itália é notória e tem sido objeto de sis-
temático estudo pelo grupo do Atlante Linguistico Italiano 



61

(2023), especialmente, em termos de representações em 
mapas. Um de seus coordenadores, o historiador da língua 
italiana Gian Luigi Beccaria, explica que há uma grande 
subdivisão entre os dialetos italianos, que depois se separa-
ram em vários macrogrupos:

Uma primeira grande subdivisão é aquela que, seguindo 
a linha La Spezia- Rimini, separa os dialetos setentrio-
nais daqueles centro-meridionais: na realidade, os pri-
meiros pertencem à România Ocidental, os segundos à 
România Oriental, sendo essa a outra grande distinção 
que interessa quando se fala da Europa Latina. Na Itália 
setentrional, partindo do oeste para o leste, tem-se os dia-
letos galo-românicos (occitanos e franco-provençais), os 
dialetos galo-itálicos (piemontês, lombardo, lígure, emi-
liano, romanholo), vênetos, ladinos, friulanos, toscanos, 
centro-meridionais (úmbrio, marchesano, abruzzese, 
molisano, pugliese, campano, lucano, salentino, cala-
brês, siciliano) e o sardo (Intervista al Prof. Gian Luigi 
Beccaria. (Atlante Linguistico Italiano, 2023, n. p.).

Cada um desses subgrupos se dividiu em outros meno-
res. Ao longo do percurso de cerca de 600 km que separam 
Torre Pellice, no Oeste do Piemonte, a Trieste, na fronteira 
com a Eslovênia, em um arco que abrange as áreas de onde 
mais saíram emigrantes com destino ao Rio Grande do Sul, 
encontram-se, entre outros, os seguintes dialetos: pinero-
lese, turinês, bergamasco, cremasco, bresciano, cremonês, 
alto mantuano, baixo mantuano, veronês, paduano, alto 
vicentino, baixo vicentino, perginese, valsuganotto orien-
tal, primierotto, belunês, feltrino, coneglianese, trevisano, 
udinese, friulano e triestino (Marina, 2022, p. 47).

O estabelecimento no Rio Grande do Sul deixou a si-
tuação linguística mais complexa. Se na Itália e no Trentino 
havia delimitações geográficas entre os dialetos (divisões 
regionais e provinciais, área alta e baixa de vales), a reter-
ritorialização nas colônias colocou lado a lado, em lotes 
rurais contíguos ou próximos, pessoas que falavam diale-
tos diferentes. Essa foi a situação que levou ao surgimento 



62 

de uma língua franca, supradialetal, denominada de koiné 
no estudo clássico de Vitalina Frosi e Ciro Mioranza, de 
base vêneta e perpassada por estruturas lombardas (Frosi; 
Mioranza, 1983, p. 109-128). Os mesmos autores ressaltam 
que permaneceram, no interior da região colonial italiana, 
ilhas dialetais nas quais predominou um tipo específico de 
linguajar, bem como a existência de dialetos substancial-
mente diferentes da koiné, em especial o friulano. Muitas 
vezes, esse nem mesmo é elencado como um dialeto italia-
no, porém classificado no grupo reto-românico das línguas 
latinas, como o romanche, língua oficial da Suíça.

A diversidade linguística individual e entre localida-
des, bem como a evolução no sentido da construção de 
uma língua franca comum foram bem descritas por Alice 
Gasperin, cuja família, no ano de 1910, mudou-se de uma 
localidade habitada predominantemente por imigrantes da 
província de Belluno para uma área de povoamento mais 
recente, onde estavam estabelecidos italianos e filhos de 
italianos de várias regiões. O seguinte trecho é bastante 
elucidativo, uma vez que mostra as dificuldades de com-
preensão imediata do que os outros diziam. A própria fala 
dialetal transcrita a seguir não é facilmente inteligível, 
mesmo para aqueles que conhecem bem a língua italiana 
padrão: 

Na Sertorina, que foi a nossa segunda morada depois 
do Barracão, as famílias tinham um linguajar diferente 
do nosso. Mamãe era de Belluno, por isso nos apelida-
ram de “belunati mezzi mati” [beluneses meio doidos]. 
Havia lá cremoneses, mantuanos, brescianos, bergamas-
cos, vicentinos, trevisanos, etc. Cada família com o seu 
linguajar, de acordo com os seus lugares de origem na 
Itália. [...]
O vizinho Cirelli era de Mântua, e a mulher dele, de 
Bérgamo. Certa vez ela disse pra mim: “Ascolta mè 
putela, lè mei sudà che tosser” [Escuta-me, ó moça, é 
melhor suar que tossir]. [...]



63

Era muito engraçada a velha Cirelli e ao mesmo tempo 
simpática. Observando-me um dia a caminho da minha 
escola, disse-me assim: “An dè che te vet, putela?” 
[Aonde vais, moça?]. Respondi-lhe que ia lecionar. 
“Vestit an ze?” [Com um vestido assim?]. Expliquei-lhe 
que era um vestido velho reformado. “Con quel vestit 
lè te poderès ancor andar a mangiar i rizz” [Com esse 
vestido poderias ir até ir comer arroz]. (Era costume que 
o arroz era comida de dia de festa, de casamentos, etc.).
Havia outros que diziam assim: “Noter a ghim fat tut 
quel que saviam fer” [Nós fizemos tudo o que sabíamos]. 
Os vizinhos Fornasier tinham um linguajar muito curio-
so. “A ga comprà a sventoia per sventoiarse. Va tor a 
mescoia per mescoiar a poienta”. [Ela comprou um aba-
nador para abanar-se. Vá buscar o mexedor para mexer 
a polenta]. E assim por diante. O Antonio Cirelli ouvi 
dizer, ralhando com o filho que havia feito artes: “Dio 
te stramaladiz tè, e mo tè e mo tutsc i to parent [Deus te 
amaldiçoe, a ti e a todos os teus parentes].
Aos poucos, em convivência na mesma comunidade, 
sem nos apercebermos, acabamos por falar um só e 
mesmo dialeto, comumente identificado como o “vêne-
to” (Gasperin, 1984, p. 27-29).

Os valdenses emigrados para o Rio Grande do Sul vi-
nham de uma região de fronteira entre as línguas francesa e 
italiana, entre os dialetos occitanos e galo-itálicos, sendo o 
italiano utilizado pelas autoridades piemontesas e no servi-
ço militar, e o francês era utilizado no serviço religioso pela 
Igreja Valdense.

Complementando esse mosaico, é preciso lembrar 
que a difusão da língua italiana padrão já iniciara a partir 
da escolarização, conforme atesta Luchese (2015, p. 97-
108). Era o idioma do qual se serviam preferencialmente 
os sacerdotes, profissionais liberais, como médicos e far-
macêuticos, assim como os imigrantes com maior grau de 
escolarização.



64 

2.6 Diversidade ideológica
A Itália do período da grande imigração era um local 

onde repercutiram intensamente as grandes questões deba-
tidas no continente europeu desde o final do século XVIII: 
direitos do homem, igualdade civil, liberalismo, império da 
lei, nacionalismo, laicidade estatal, republicanismo, repre-
sentatividade parlamentar. Todo esse ideário que já era co-
nhecido e debatido na península ao longo do século XVIII 
irrompeu com força na Itália com as invasões francesas, a 
anexação de partes dessa região ao Império Napoleônico e 
a organização de governos pró-franceses em praticamente 
todo o seu território. Ainda que esse período de dominação 
francesa tenha durado menos de 20 anos, seus efeitos se 
prolongaram no tempo, mesmo com o esforço dos governos 
instalados no período da Restauração. Por mais que fizes-
sem as autoridades papais, os Habsburgo e os Bourbon do 
Reino das Duas Sicílias, não havia como impedir a difusão 
de livros e impressos diversos, a circulação de pessoas e a 
realização de reuniões com as mais diversas finalidades. 

Papel importante nesse processo foi desempenhado 
pela Maçonaria. Introduzida na Itália na década de 1730 e 
difundida nos principais centros urbanos da península, flo-
rescente durante o período napoleônico e duramente com-
batida durante a Restauração, a Ordem se reestruturou nos 
anos imediatamente precedentes à proclamação do Reino 
da Itália, em 1861. Sua atuação no novo país foi marca-
da pela já histórica luta de difusão dos ideais iluministas 
de fraternidade universal, liberdade, progresso do homem 
em direção a um futuro concreto mais justo e próspero, 
bem como a “trabalhosa elaboração de uma religião civil 
imbuída de um secularismo que muitas vezes desbordava 
para o anticlericalismo mais intransigente” (Conti, 2003, 
p. 08). O ideário defendido pela Maçonaria teve particular 



65

importância na estruturação do Estado italiano laico, que 
promoveu, entre outras medidas, amplos confiscos de bens 
eclesiásticos e revogação de privilégios, inclusive fiscais, 
até então fruídos por religiosos regulares e seculares.

A difusão desse ideário pode ter atingido, em primeiro 
lugar, as cidades, entretanto se difundiu, aos poucos, de 
forma capilar, pelas áreas rurais, ainda que de forma desi-
gual ao longo de todo o território italiano. Conforme Marco 
Fincardi (2001, p. 8):

A afirmação de uma mentalidade individualista, a inten-
sificação das comunicações e a difusão de modelos com-
portamentais urbanos causaram, também nos vilarejos 
rurais, profundas turbulências na vida cotidiana. Era esse 
o retrato da Itália rural traçado nos capítulos finais da 
Inchiesta Jacini sobre a vida, trabalho e moralidade dos 
camponeses. Que não existisse nos vilarejos a seculariza-
ção serpenteante das cidades era uma ilusão romântica, 
que foi durante muito tempo alimentada pelas ideologias 
ruralistas, mas sem muito fundamento na realidade.

As primeiras lojas maçônicas fundadas na colônia ita-
liana foram a Força e Fraternidade, de Caxias do Sul (1887) 
e a Concórdia, de Bento Gonçalves (1894). Das listagens 
de membros dessa última (Poletto, 2014, p. 39), não consta 
nenhum como iniciado ainda na Itália, e o autor desconhe-
ce a existência de comprovação documental de vínculos 
entre a Maçonaria Italiana e os emigrados estabelecidos no 
Nordeste Gaúcho. No entanto, há muitas menções sobre 
imigrantes italianos maçons na ampla bibliografia não-aca-
dêmica existente sobre a imigração italiana no Rio Grande 
do Sul, em particular quando ocorre algum comportamen-
to considerado “anticlerical” ou dificuldades enfrentadas 
pelos sacerdotes católicos.

Uma delas é um episódio em que dois imigrantes ita-
lianos – médicos e alegadamente ligados à Maçonaria – fo-
ram levados a juízo, sob a acusação de tentar colocar uma 



66 

bomba no convento dos frades capuchinhos em Alfredo 
Chaves, atual Veranópolis, no ano de 1903. Embora os 
acusados tenham sido inocentados no processo judicial por 
ausência de provas (Arquivo Histórico do Rio Grande do 
Sul – AHRS, 1997), um frei capuchinho produziu um se-
riado ficcional a respeito do episódio quase 40 anos depois, 
tornando-se uma das obras clássicas escritas no dialeto 
italiano gaúcho, Togno Brusafrati. O seriado, publicado 
originalmente no jornal Staffetta Riograndense no ano de 
1941, foi interrompido pela proibição da edição de jornais 
em línguas estrangeiras, mas publicado integralmente em 
livro, no momento das comemorações do centenário da 
imigração italiana em 1975.

No prefácio, o autor, Ricardo Domingos Liberali, dei-
xa claro que seu objetivo era combater a difusão protestan-
te e o indiferentismo religioso na colônia italiana (Liberali, 
1975, p. 09-10). Ao longo do livro, se afirmou, taxativa-
mente, ter havido um atentado promovido pelos médicos 
e por um imigrante polonês. O personagem principal é 
desqualificado por ser descrente, maçom e “protestante 
metodista”, sendo citado duas vezes um fragmento de uma 
poesia de Giosuè Carducci (Inno a Satana)16, qualificada 
como sacrílega por conter elogios ao diabo, a qual seria 
cantada como hino pelos italianos maçons (Liberali, 1975, 
p. 51-58). Ainda que se trate de uma obra de ficção, ela se 
refere a dois personagens reais, Luigi Viglierchio e Attilio 
Giuriolo, os quais, segundo Liberali, que os conheceu pes-
soalmente, seriam maçons. Além disso, é muito significa-
tivo que, numa obra dirigida a colonos de língua italiana, 

16	 A poesia de Carducci tem relação direta com o tema tratado neste tópi-
co, porque, além do trecho transcrito no livro de Liberali (Quadra 195), 
também contém referências elogiosas a Martinho Lutero (Quadra 160) 
e aos pré-reformadores John Wycliffe e Jan Huss (Quadra 145). O tex-
to completo encontra-se em: LICEO CLASSICO CIENTIFICO. XXV 
Aprile. Disponível em: https://www.liceoxxvaprile.it/wp-content/uplo-
ads/2013/09/CARDUCCI-Inno.pdf. Acesso em: 18 jan. 2024.

https://www.liceoxxvaprile.it/wp-content/uploads/2013/09/CARDUCCI-Inno.pdf
https://www.liceoxxvaprile.it/wp-content/uploads/2013/09/CARDUCCI-Inno.pdf


67

escrita em dialeto, haja uma referência a um poeta ícone 
da Itália liberal, agraciado com o Prêmio Nobel, em 1906.

A maçonaria está comprovadamente ligada a outro 
episódio, ocorrido em Caxias entre 1896 e 1899. Neste, 
ocorreram sérios enfrentamentos entre o pároco católico 
local, Pietro Nosadini, e um grupo de imigrantes italianos 
que possuía vinculações com o intendente e a administra-
ção local, ligados à Ordem. Esse episódio, descrito com 
abundância de detalhes em Costamilan (1989), viu a for-
mação de uma facção católica e outra liberal/republicana, 
que dividiu profundamente o município, típico de imigra-
ção italiana, culminando com ataques e agressões físicas de 
parte a parte.

Contudo, mais importante do que a existência de 
uma estrita vinculação maçônica foi a difusão das ideias 
das quais ela era portadora. A secularização que existia na 
Itália, com a redução dos espaços de intervenção do clero 
na vida cotidiana, bem como as consequentes alterações de 
mentalidade e costumes, teve desdobramentos na colônia 
italiana gaúcha. A população camponesa estava longe de 
corresponder ao estereótipo de amplamente submissa ao 
clero e ao patrão.

As memórias do imigrante Andrea Pozzobon (Pozzobon, 
1997), estabelecido em Arroio Grande, região central do 
Rio Grande do Sul, são muito representativas disso. Assim 
como muitos outros imigrantes, Andrea era um jovem 
camponês de Treviso, nascido em 1863, pouco antes da 
anexação do Vêneto à Itália unificada, que foi beneficiado 
pela expansão do sistema escolar italiano e prestou serviço 
militar por alguns anos, antes de sua vinda ao Brasil. Suas 
memórias, organizadas por seu neto, revelam uma mente 
arguta, que observava e julgava diferentes comportamentos 
sociais, criticava as autoridades, revelava profundo conhe-
cimento dos trabalhos agrícolas e possuía opiniões próprias 



68 

sobre religião e a estrutura eclesial, mesmo sendo católico 
praticante. Oriundo de uma região que forneceu inúme-
ros imigrantes ao Rio Grande do Sul, o próprio Pozzobon 
afirmou que muitos compatriotas pensavam como ele, em 
especial, no que dizia respeito à religião e à consciência in-
dividual (Pozzobon, 1997, p. 158). Outro exemplo do mes-
mo tipo de postura é representado nas memórias de Júlio 
Lorenzoni, imigrante que fazia parte da administração da 
paróquia católica onde vivia e, ao mesmo tempo, participa-
va de celebrações nas quais se celebrava o triunfo da Itália 
liberal sobre o Papado (Lorenzoni, 1975, p. 158-161).

A emigração temporária e sazonal foi outro fator a 
introduzir na sociedade do Norte da Itália conceitos que 
se formavam e se difundiam em outros lugares. Era virtu-
almente impossível que as pessoas, ao se deslocarem para o 
trabalho nas ferrovias, minas ou ofícios diversos em outros 
lugares da Europa, não tomassem conhecimento da exis-
tência de outras religiões, outros tipos de posturas perante 
às autoridades, outras formas de relações entre os sexos, de 
organização social e do trabalho, conforme aponta Renzo 
Grosselli (2009, p. 60-61):

Os próprios camponeses entraram em contato com o 
novo mundo. Todos aqueles, por exemplo, que cada vez 
mais tinham que emigrar para o norte, seguindo os tra-
balhos das ferrovias ou levando consigo o conhecimento 
da sua profissão, entraram em contato com um mundo 
no qual as hierarquias sociais eram profundamente di-
ferentes daquelas a que estavam habituados; a nobreza 
tornava-se menos importante, os padres não eram mais 
senhores incontestes das consciências, e o relacionamen-
to entre o homem e sociedade, mesmo a divindade, era 
menos fatalista.

Ao retornar para suas localidades de origem, suas 
vivências estavam modificadas de alguma forma. Tal fato 
era sentido, muitas vezes, pelas próprias autoridades locais, 
civis, eclesiásticas ou patronais, que se queixavam da mu-



69

dança. Na cidade de Schio, província de Vicenza, estava 
situado, desde o início do século XIX, um lanifício de pro-
priedade da família Rossi, um dos maiores do Vêneto, que 
foi atingido por uma grande greve entre 1890 e 1891. Schio 
era uma cidade que atraía operários não necessariamente 
vinculados à região, todavia já destinatários de propaganda 
socialista. Estes promoveram uma greve, não somente por 
razões estritamente econômicas, mas também devido às 
mudanças de posturas nas relações tradicionais de patrões 
e empregados:

Em Memórias de Schio (Padovan in Nardello, 2008, p. 
40) a greve dos operários não se reduzia apenas aos pro-
blemas econômicos externos que afetavam os operários, 
mas “a arrogância e o orgulho dos chefes de fábrica e 
dos diretores que não podiam mais falar-lhes, sem risco 
de serem mandados embora”. Diz ainda que as fábricas 
enfrentavam problemas de natureza econômica e as con-
dições de trabalho refletiam um clima hostil (Herédia, 
2017, p. 271-272).

Após o final da greve, um grupo de ex-grevistas 
emigrou para o Brasil e se estabeleceu na Quinta Légua 
do município de Caxias, onde fundou uma Cooperativa 
Têxtil, chamada Società Tevere e Novità, a qual se tornaria 
o embrião de uma indústria que moldou todo o perfil dessa 
região, que passou a ter a fábrica como referência.

Também no Estado de Santa Catarina houve uma si-
tuação que envolveu menções ao socialismo, Maçonaria e 
diferenças de origem na Europa. A colônia Blumenau rece-
beu, a partir de 1875, imigrantes de língua italiana, estabe-
lecidos nas atuais localidades de Rodeio e Ascurra, sendo 
a primeira povoada predominantemente por imigrantes da 
província de Trento e a segunda por vênetos e lombardos, 
havendo identidade temporal e de origem com a imigração 
que se dirigiu ao Rio Grande do Sul. Em suas memórias, o 
líder comunitário local Ermembergo Pellizzetti – nascido 



70 

em Mântua, que havia trabalhado com o líder anarquis-
ta Giovanni Rossi na Estação Agronômica de Rio dos 
Cedros/SC – relatou as dificuldades que teve com parte 
da população local e com o clero, especialmente na oposi-
ção que foi movida pelos religiosos à escola mantida pela 
Sociedade Dante Alighieri, devido ao conteúdo progra-
mático, às aulas de ensino religioso e à ligação prévia de 
Pellizzetti com Rossi. Ainda, conforme o mesmo autor, os 
padres franciscanos, alemães de origem, embora usassem 
o italiano no serviço religioso e no trato com os colonos, 
tinham a intenção de separar os tiroleses, que seriam bons 
cristãos, dos italianos, que estariam contaminados pelo so-
cialismo e pela Maçonaria (Pellizzetti, 1981, p. 131-144).

Por fim, cabe ainda mencionar que a emigração não foi 
uma fuga desordenada de miseráveis. Por mais que muitas 
pessoas estivessem premidas por difíceis condições de vida, 
em várias outras situações, a decisão de emigrar decorreu 
de um planejamento que objetivava uma reorganização da 
vida do outro lado do Oceano, por diversas motivações. 
Aqui, ressalta-se como a imigração representou também 
possibilidades de ascensão e mobilidade para determina-
dos indivíduos, os quais tinham motivações particulares e 
meios para colocá-las em prática.

Caso emblemático foi de Paulo Bortoluzzi, camponês 
da localidade de Piavon, província de Treviso, que emigrou 
em 1878 para Vale Vêneto, núcleo integrante da Quarta 
Colônia de imigração italiana no Rio Grande do Sul, como 
um dos líderes de um grupo de cerca de 40 pessoas ligadas 
por liames de compadrio e parentesco. Ao tratar do projeto 
de imigração desse grupo, Maíra Vendrame (2016, p. 146-
147) assim o descreve:

Considerado um dos líderes do grupo, o camponês Paulo 
Bortoluzzi sustentava a ideia de se “tornar chefe de uma 
colônia na América”, em local onde existiam grandes 



71

extensões de terras fecundas. O plano era conhecido 
pelos conterrâneos antes mesmo da partida. A família 
Bortoluzzi foi descrita como possuidora de boas con-
dições econômicas, sendo, portanto, o ato de emigrar 
explicado como uma iniciativa de melhorar a própria 
“fortuna e, talvez, enriquecer” nas terras do além mar. 
Definido como um homem “ambicioso”, o camponês 
Paulo Bortoluzzi possuía o fixo pensamento de se trans-
ferir para o Brasil Meridional para ser chefe de uma 
colônia. Por esse motivo se empenhou na campanha de 
divulgação da emigração entre os conhecidos da provín-
cia de Treviso.

A motivação de ampliar suas condições econômicas e 
chefiar não apenas o próprio destino, mas também o de ou-
tros, realizou-se no Brasil. Bortoluzzi passou a investir no 
mercado de terras e a atuar como intermediário na venda 
entre proprietários nacionais e imigrantes italianos, tornou-
-se comerciante, líder local, comandou o processo de busca 
de sacerdotes na Itália para atender espiritualmente à co-
lônia, promoveu a ocupação de novas terras e formação de 
novas comunidades (Vendrame, 2016, p. 157-166). Ainda 
que as motivações originais fossem de um indivíduo, elas 
repercutiram coletivamente, tanto no processo de emigra-
ção quanto no estabelecimento subsequente no Brasil.

O caso de Paulo Bortoluzzi não foi o único. Basta 
lembrar a trajetória de Felice Laner, tirolês estabelecido na 
Colônia Caxias, que se tornou uma espécie de latifundiá-
rio urbano, possuindo inúmeros lotes na Sede Dante, área 
urbana da cidade, indicando que dispunha de capital para 
investir e especular (Stormowski, 2005, p. 90). Não se emi-
grava somente para fugir da fome, mas também para suprir 
outros tipos de necessidades.

2.7 Diversidade religiosa
É muito recorrente a imagem da Itália como país sede 

do Papado, com alto percentual de católicos praticantes, 



72 

cheia de igrejas, com as ruas de suas cidades percorridas 
por procissões devocionais. Ainda que essa imagem seja 
verossímil – era usada, inclusive, em descrições de missio-
nários protestantes oriundos do mundo anglo-saxão –, ela 
pode transmitir a impressão de uma uniformidade devo-
cional que não corresponde à realidade. A Itália, no perío-
do da grande imigração, não era exclusivamente católica, 
nem havia homogeneidade na prática do catolicismo e na 
postura dos seus sacerdotes, ainda mais se consideradas 
as diferenças regionais. O trecho transcrito, a seguir, refe-
re-se a uma compilação de registros deixados por alguns 
deslocados de guerra vênetos, alocados na Sicília durante 
a Primeira Guerra Mundial, após o avanço austríaco de 
outubro de 1917. Suas observações sobre o catolicismo 
popular do Sul da Itália relatam estranhamento, como se 
estivessem presenciando rituais de outra religião:

Usos e costumes: o encontro com uma cultura estranha 
e diversa é vivenciado sem compreensão [...]. As pro-
cissões, com as estátuas levadas para fora com grande 
estrépito por parte das pessoas, as mulheres que gritam, 
se lamentam (somos forçados a transcrever a linguagem 
bastante enfeitada do refugiado), colocam dinheiro e 
jogam notas de papel sobre as estátuas. “Não se entendia 
bem que religião era aquela”; “Há muitas igrejas, mas 
pouco e mal frequentadas, sujas, mal conservadas, sem 
bancos, só cadeiras; ficam o tempo todo sentados, poucos 
se ajoelham na hora da consagração, um falar contínuo, 
um rumor de teatro”, anota Regina Forasèr, refugiada da 
região de Colesei. Um outro refugiado recorda a festa de 
Nossa Senhora, a igreja cheia de mulheres com as suas 
crianças, que com seus rostos transtornados de emoção 
se metiam diante da Madonna: “Salve o meu filho! Salve 
o meu marido! Dava pena, mas era como se estivessem 
em um teatro”. Chocava os refugiados o hábito das mu-
lheres de darem de mamar aos filhos dentro da igreja, 
com os seios descobertos. São diversidades puramente 
externas, superficiais, mas era sempre como se escavas-
sem um sulco de incompreensão que ninguém conseguia 
preencher (Zorzi, 1998, p. 246 apud Possamai, 2005,  
p. 118).



73

A Itália rural ainda retinha traços de práticas pré-cris-
tãs. Talvez a mais notória delas seja a dos benandanti, os 
“andarilhos do bem”, estudados por Carlo Ginzburg com 
base em documentação da Inquisição (Ginzburg, 2010). 
Atuantes na região leste do Friuli, ao longo dos séculos XVI 
a XVII, os benandanti eram pessoas que nasceram desti-
nadas a se tornar combatentes contra bruxas e feiticeiros 
maléficos que atrapalhavam a fertilidade dos campos. Seu 
sinal distintivo era o nascimento sem rompimento da bolsa 
amniótica. Entre os 20 e 40 anos de idade, em quatro datas 
específicas do ano, relacionadas à troca das estações, eram 
chamados para combates noturnos em defesa da colhei-
ta e dos animais contra seres maléficos, ocasiões em que 
deixavam seus corpos e vagavam pela noite em espírito. 
Conforme Ginzburg (2010), o culto foi muito popular, an-
tes de ser associado à feitiçaria por pressão da Inquisição. 
Mesmo assim, os benandanti faziam questão de se declarar 
como combatentes do bem, a favor de Cristo e contra o 
diabo.

Emília Franzina salienta que, no Vêneto do século 
XIX, coexistiam e se interpenetravam formas específicas 
de religiosidade camponesa, mais ou menos disfarçadas sob 
a roupagem de rituais cristãos, mas que se perpetuavam de 
forma tenaz, especialmente nas áreas periféricas e monta-
nhosas. Tais crenças diziam respeito à existência de bruxas 
e feiticeiros, à crença em preparados mágicos e sortilégios 
e à firme convicção no poder das bênçãos dos sacerdotes 
como instrumentos para afastar os males e controlar os ele-
mentos (Franzina, 2006, p. 331-333).

Também, Marco Fincardi refere que, na região de 
Reggio Emilia, no Sábado de Aleluia, ao serem tocados os 
sinos para comemorar a ressurreição de Cristo, os campo-
neses beijavam a terra quatro vezes, como se estivessem 
fazendo o sinal da cruz no solo, numa associação simbólica 



74 

entre os antigos rituais de fertilidade e o culto cristão. O 
mesmo autor enfatiza outras práticas camponesas de áreas 
de onde saíram emigrantes com destino ao Rio Grande do 
Sul:

O segundo sínodo da Diocese de Mântua, em 1888, re-
comenda: “estudem-se todos os meios para tirar do povo 
as superstições, e especialmente a ideia das bruxas”. Os 
curadores tradicionais (madgón, ou seja, curandeiros/
magos), que curam diversas doenças com manipulações 
e fórmulas mágico-religiosas transmitidas de geração em 
geração, todavia, ainda têm uma discreta difusão ainda 
hoje. Don Martini [Bispo de Mântua] admite que algu-
mas vezes o clero paroquial, para obter uma remunera-
ção, aceda ao pedido popular de dar um revestimento 
sacro a atos mágicos de todo estranhos à liturgia romana, 
mas adverte que esses padres, dispensadores de bênçãos 
a qualquer coisa, são aproveitadores e profanadores e 
que, se descobertos, serão severamente punidos pelos 
superiores (Fincardi, 2001, p. 199-200).

A crença na existência de bruxas, o papel dos curan-
deiros no alívio dos males, a atribuição de poderes a santos 
específicos como forma legitimadora de práticas anteriores 
ao Cristianismo, a fé nas bênçãos lançadas sobre as casas 
e os animais, tudo isso estava fortemente presente entre as 
populações rurais do Norte da Itália, sem que implicasse 
questionamento de sua compatibilidade com a fé católica. 
Significativamente, em relação a todas essas situações ci-
tadas, há referências na produção bibliográfica existente 
sobre a colônia italiana no Rio Grande do Sul17.

Nem mesmo a estrutura fortemente hierarquizada da 
Igreja Católica Italiana apresentava um panorama unifor-
me, seja em relação à prática pastoral, ao posicionamento 
perante o Estado Italiano ou à emigração. No que tange 

17	 Sobre bruxas, curandeiros e benzedeiras, veja-se Bortolanza e Vendrame 
(2020, p. 18-34); sobre as bênçãos às casas, plantações e animais, solicita-
das aos sacerdotes, Gasperin (1984, p. 120) e Von Lassberg (2002, p. 54); 
sobre as crenças pré-cristãs associadas a santos, veja-se Rabuske (1977, p. 
91-92).



75

ao novo Reino da Itália, a Igreja Católica italiana estava 
profundamente dividida. A tomada de Roma, em 20 de 
setembro de 1870, criou uma situação inédita na história 
mais do que milenar do Papado, despojando-o de terras a 
governar. A antiga discussão sobre a legitimidade do exer-
cício de poder temporal pelo Papa deixou de ser relevante, 
e toda a extensão dos antigos Estados Pontifícios, que atra-
vessava a península do Mar Tirreno ao Mar Adriático, foi 
anexada ao novo país. Diante da relação hostil do Papado 
em relação à Itália unificada laica, o clero se dividiu entre 
sacerdotes “intransigentes” e “transigentes”:

Os primeiros, orientados pelo decreto “non expedit”, de 
1874, segundo o qual a Sé Apostólica julgava inoportuna 
a participação dos católicos italianos na política, obstina-
vam-se na radical posição: “nem eleitos, nem eleitores”. 
Os segundos, contrários à determinação de não votar e 
não ser votado, buscavam junto ao Vaticano uma aber-
tura, entendendo-a necessária para a pacificação entre 
Igreja e Estado italiano. Scalabrini foi um deles, até 
agosto de 1886, quando, já realizadas as eleições gerais, 
a Sé Apostólica decidiu que o “non expedit” passaria a 
ser o “non licet”, isto é, “não mais não convém, mas sim, 
não é lícito” (Signor, 1984, p. 133).

A situação de afastamento se agravou após 1887, mas, 
ao mesmo tempo, foi a mola propulsora para a atuação de 
um dos mais destacados dos “transigentes”, o Bispo de 
Piacenza. João Batista Scalabrini passou a tomar iniciativas 
muito concretas em prol dos emigrados italianos, no sentido 
de apoiá-los como católicos e italianos nos países de desti-
no. A mais conhecida delas foi a criação de uma fundação 
religiosa, a Sociedade dos Missionários de São Carlos, que 
teve atuação significativa no Rio Grande do Sul (Rizzardo, 
1990, p. 7-8). Entre os padres seculares emigrados para o 
Rio Grande do Sul que se tornaram, em boa medida, líde-
res intelectuais das comunidades, houve representantes das 
duas tendências. O já citado padre Nosadini era um repre-



76 

sentante dos intransigentes, defensor das prerrogativas do 
Papado frente ao Estado Italiano. Por outro lado, em Bento 
Gonçalves, foi pároco, de 1878 a 1902, o paduano João 
Menegotto, qualificado pelo memorialista Júlio Lorenzoni 
como homem de espírito liberal, que tomava parte inclu-
sive nas comemorações da tomada de Roma promovidas 
pela sociedade italiana daquela cidade (Lorenzoni, 1975, 
p. 158-161).

Em relação ao fenômeno da emigração em massa para 
o Novo Mundo, também não houve um sentimento ou 
reação unânime do clero. Parte da hierarquia eclesiástica 
manifestou contrariedade, incompreensão e censura com o 
fenômeno, considerando-a uma demonstração coletiva de 
celerados seduzidos por uma miragem, manifestando ba-
sicamente preocupação com um esvaziamento dos campos 
e com a descristianização dos emigrados nos seus locais de 
destino. Os jornais de orientação católica adotaram, em 
boa medida, uma postura reservada em relação ao fenôme-
no emigratório.

No entanto, diversos outros, em especial párocos de 
locais pequenos, fortemente atingidos pela emigração, 
adotaram uma postura diversa, não apenas incentivando os 
paroquianos a emigrar, como, inclusive, embarcando junto 
com eles. Exemplo disso foi Domenico Munari, pároco de 
Fastro (Belluno), que se estabeleceu com seus paroquianos 
na Colônia Dona Isabel, em 1876, e Bartolomeu Tiecher, 
que emigrou com seus pais e irmãos, em 1875, para a 
Colônia Santa Maria da Soledade. Tais sacerdotes encar-
naram a ideia da possibilidade de recriação de uma socie-
dade camponesa cristã na América, cuja existência estava 
sob ataque na Europa. Outros ainda se tornaram agentes 
de emigração, a exemplo de Angelo Cavalli, cuja atividade 
é referida nas memórias de Júlio Lorenzoni (Lorenzoni, 
1975, p. 15-16) e na descrição do processo de imigração 



77

de Paulo Bortoluzzi feita por Maíra Vendrame (2016, p. 
30-35). Para além da Igreja Católica, a Itália liberal con-
vivia com outras confissões religiosas, algumas estabeleci-
das já há tempo em seu território. Havia presença judaica 
na península itálica desde os tempos do Império Romano 
de forma ininterrupta. A cidade de Livorno, na Toscana, 
grande centro comercial, foi receptora de grupos de ju-
deus expulsos da Espanha, a partir de 1492. A partir deles 
se fortaleceram os laços comerciais com outras localidades 
de importante presença sefardita, como Salônica, Esmirna 
e Alexandria. Livorno foi, também, o grande bastião da 
Maçonaria italiana no período da Restauração (Conti, 
2003, p. 21). Em Trieste, localidade próxima aos locais 
aqui em estudo, convergiram judeus sefarditas da região do 
Mediterrâneo com os ashkenazitas, que desceram das áreas 
de língua alemã. Um membro de uma das mais importantes 
famílias judias locais, o Barão Mário de Morpurgo, foi côn-
sul-geral do Brasil em Trieste, nos anos 1870. Também, 
foi responsável pelas primeiras notícias acerca da imigração 
de pessoas do Friuli-Venezia Giulia em direção ao Brasil 
(Grossutti, 2010, p. 1).

O panorama da Itália protestante já apresentava certa 
complexidade no período da grande imigração. Os val-
denses foram a única denominação evangélica autóctone 
existente em solo italiano, ao longo dos séculos XVII e 
XVIII. Até o ano de 1848, sua presença se limitava, es-
sencialmente, à parte ocidental do Piemonte, na fronteira 
com a França. A partir de 1861, com a unificação da maior 
parte da península itálica sob a égide piemontesa, desen-
volveram significativa atividade de proselitismo em todos os 
países, inclusive, por meio da atuação de colportores, que 
distribuíam Bíblias e literatura religiosa em geral. Uma par-
te dos diversos protestantes italianos – em regra, oriundos 
do catolicismo – que não pertenciam à Igreja Valdense aca-



78 

baram por se organizar, na década de 1850, na Igreja Cristã 
Livre (Chiesa Cristiana Libera). Entretanto, todo o período 
do Risorgimento foi marcado por um intenso debate entre 
evangélicos e neoevangélicos sobre eclesiologia, formas 
de culto e de rito, e inúmeras discussões teológicas, sendo 
expoente desse período o teólogo Luigi Desanctis (Vinay, 
1965).

Havia, além disso, comunidades protestantes em boa 
parte das maiores cidades italianas, luteranas, anglicanas 
e reformadas, compostas por comerciantes e empreende-
dores estrangeiros ou filhos de estrangeiros, ligadas, estrei-
tamente, às representações consulares de seus países de 
origem, algumas em funcionamento há séculos, como as 
comunidades de anglicanos ingleses em Florença e Veneza. 
Em Bérgamo, cidade sede da província do mesmo nome, 
de onde veio significativa quantidade de imigrantes para o 
Rio Grande do Sul, organizou-se uma comunidade evan-
gélica singular, desde a segunda metade do século XVI: 
uma igreja de língua alemã, de fé reformada (de orientação 
calvinista), composta de empreendedores e artesãos suí-
ços que mantiveram, ao longo do tempo, estreitas ligações 
com o país de origem. Com o passar do tempo e a adesão 
de membros de língua italiana, a comunidade acabou por 
decidir a se agregar à Igreja Valdense, em 1934 (Santini, 
1960, p. 169-180).

No século XIX, chegaram à Itália missionários me-
todistas, vindos tanto da Grã-Bretanha (da Wesleyan 
Methodist Missionary Society) como da Igreja Metodista 
Episcopal dos Estados Unidos. Pádua tornou-se um dos 
centros principais da atuação metodista, tendo a atividade 
iniciado lá no ano de 1866, com a anexação ao Reino da 
Itália, atuando pastores e colportores também em Vicenza, 
Treviso e Udine (Vozza, 2014, p. 110-112). Entre os ba-
tistas, foram enviados à Itália missionários britânicos, da 



79

Baptist Missionary Society e americanos, estes da Southern 
Baptist Convention, uma das maiores denominações protes-
tantes dos Estados Unidos. Iniciado o trabalho no início da 
década de 1870, em meados da década seguinte haviam 
sido criadas comunidades “na zona de La Spezia (La Spezia, 
Sarzana, Lerici, Levanto), na Toscana (Pistoia e Prato) e 
no Vêneto (Pordenone, Treviso, Conegliano)” (Paschetto, 
2013, p. 1). Conforme refere Paolo Zanini, ao transcrever 
as palavras de um polemista católico do início dos anos 
1930, “em 1870 a Itália não era mais, para os protestantes, 
um país virgem” (Zanini, 2019, p. 09). A entrada de novas 
ideias e novas crenças religiosas é, ao mesmo tempo, fruto e 
causa das mudanças na estrutura da sociedade do Norte da 
Itália e do Trentino no final do século XIX. É uma trans-
formação significativa, que representou uma lenta ruptura 
com padrões de conduta há muito estabelecidos. Apesar 
da continuação das demandas por bênçãos e realização 
de atos religiosos, bem como do grande poder simbólico 
e efetivo ainda retido pela Igreja Católica, algo estava mu-
dando. Havia registros de menos participação popular nas 
procissões e diminuição da frequência aos sacramentos, em 
especial entre os homens. As pessoas deixavam de procu-
rar, exclusivamente, na Igreja os meios para o controle da 
natureza, das pragas que atingiam as criações, das doenças. 
Os santos protetores das localidades, dos campos e dos ani-
mais, invocados para exercer esse tipo de controle, passaram 
a dar nome também a caixas rurais e sociedades católicas 
de mútuo socorro, a partir dos quais as pessoas passaram a 
prover o auxílio necessário a si próprias (Fincardi, 2001, p. 
160). Nesse sentido, passaram a ser criados e executados 
meios para viver em um mundo sem a requisição constante 
de milagres. Não é à toa que Marco Fincardi dá a seu livro 
o título de “A Terra Desencantada – Transformações do 
ambiente rural e secularização na Baixa Padana”.



80 

O termo “desencantamento” é utilizado por Max Weber 
para referir o movimento por meio do qual o mundo oci-
dental passou a tratar os fenômenos religiosos, ao longo de 
toda sua extensa história, de forma a chegar a um ponto 
no qual as mediações mágicas passaram a ser considera-
das progressivamente desnecessárias, a negar a existência 
de um poder misterioso externo que controlasse a verdade 
suprema ou pudesse interferir efetivamente no curso dos 
acontecimentos da vida das pessoas. Tal caminho, que ini-
ciou com as profecias do judaísmo antigo e o pensamento 
grego, tem seu ápice, conforme Weber, nas denominações 
protestantes, que, ao retirarem dos sacramentos da Igreja 
Católica seu poder de mediadores de salvação, são as insti-
tuições mais radicalmente dessacralizadoras (Weber, 2004, 
p. 96-106). No Protestantismo Histórico, não há transubs-
tanciação, não há intervenção dos mortos ou dos santos 
na vida dos vivos, não há o reconhecimento de milagres, 
mas somente a submissão a um Deus que exige condutas 
de comportamento ao longo da existência. Tal forma de 
encarar a vida e o mundo pareceu atrativa a um discreto 
número de italianos no pós-unificação.



81

3 AS DENOMINAÇÕES PROTESTANTES NO 
ÂMBITO DA IMIGRAÇÃO ITALIANA

3.1 Os valdenses
O clima político e ideológico do período do Risor- 

gimento foi um incentivador poderoso da difusão do ideário 
protestante no solo da Itália, em um processo de retroa-
limentação mútua que foi exaustivamente estudado por 
Giorgio Spini, em seu clássico Risorgimento e Protestanti, 
publicado pela primeira vez em 1956. No entanto, havia 
uma denominação protestante autóctone já atuante na 
Itália antes disso, a Igreja Valdense, o “Israel dos Alpes”. 
É necessária aqui uma digressão a respeito da história dos 
valdenses, seja pelo seu peso no panorama evangélico na 
península, seja pela sua presença significativa em colônias 
no Uruguai e na Argentina, mas especialmente porque 
eram valdenses a maioria dos imigrantes italianos estabe-
lecidos no Rio Grande do Sul que foram fundadores das 
comunidades metodistas na Serra Gaúcha.

No ano de 2024, comemoraram-se os 850 anos da 
conversão de Pedro Valdo, o fundador do movimento val-
dense. A efeméride é baseada em uma convenção, tendo 
sido estabelecido que, no ano de 1174, Valdo passou por 
um processo de mudança na sua existência, levando a con-
gregar, em torno dele, pessoas que buscavam outro tipo 
de vivência religiosa. A respeito desse primeiro período 
do movimento valdense, são muitas as incertezas, nem é 
mesmo possível afirmar que Pedro Valdo tivesse esse nome. 
Uma fonte latina contemporânea, citação clássica na histó-
ria valdense, a Chronicum Universale da Abadia de Laon, 
norte da França, o cita como Valdesius. No entanto, sua 



82 

existência e suas atividades na cidade de Lyon são ates-
tadas também por outras fontes, em especial a Crônica da 
Abadia de Clairvaux, a qual, em texto datado do período 
de 1173 a 1178, o descreve nos seguintes termos:

Na metrópole provincial de Lyon houve um homem 
muito rico e muito famoso que distribuiu aos pobres tudo 
o que possuía, sem guardar nada para si. Dessa forma, 
tornou-se tão pobre que esmolava de porta em porta pu-
blicamente, assim como os outros pobres; na cidade em 
que brilhou por glória, honra e riquezas, mendigava a re-
feição aos próprios concidadãos horrorizados… (Tasca, 
2024, p. 50).

Se não é possível saber o que motivou a inquietude 
espiritual de Valdo de Lyon, sabe-se mais sobre seus atos 
e seus desdobramentos. A repentina decisão de se desfa-
zer de todos seus bens ocasionou conflitos com a família. 
que recebeu parte deles e colocou Valdo em contato com 
o arcebispo de Lyon, Guichard, o qual se propôs a enten-
der as motivações das suas atitudes. Valdo entendia como 
virtudes a pobreza, a simplicidade e a vida mendicante, e 
se tornou progressivamente um pregador itinerante do que 
entendia ser as verdades do Evangelho, de forma cada vez 
mais veemente. Entre suas iniciativas, consta a tradução da 
Bíblia para a língua vulgar local, o que evidencia sua pre-
ocupação com o acesso direto aos textos sagrados (Tasca, 
2024, p. 52-53).

A pregação de Valdo de Lyon encontrou receptivida-
de na sua cidade e nas regiões do Sudoeste da França e 
Noroeste da Itália, a tal ponto que se formou uma verdadei-
ra comunidade de crentes. Tanto é assim que, no Terceiro 
Concílio Lateranense, aberto em Roma em 05 de março de 
1179, perante o Papa Alexandre III, Valdo e alguns de seus 
seguidores estavam, provavelmente, presentes, postulando 
o reconhecimento eclesiástico da comunidade e a autori-
zação para pregar. O primeiro pedido foi obtido; acerca 



83

do segundo, há controvérsia entre os historiadores, sendo 
provável que tal autorização não tenha sido conquistada.

Cerca de cinco anos após, no pontificado de Lúcio 
III, houve uma mudança de rumo. Em Verona, em 04 de 
novembro de 1184, foi promulgado o decreto e bula Ad 
abolendam (o título deriva de sua primeira linha, Ad abolen-
dam diversam haeresium pravitatem, ou seja, “Para a abo-
lição de diversas heresias perversas”), que se dirigiu contra 
movimentos já conhecidos como heréticos, lançando sobre 
eles um anátema perpétuo e determinando sua exclusão do 
seio da Igreja. Nesse documento, são nominalmente men-
cionados, entre outros, os cátaros e os “pobres de Lyon”. 
Essa proibição não impediu a difusão do movimento, nem 
mesmo após a morte de Valdo, ocorrida nos primeiros anos 
do século XIII. Ao contrário, registra-se a presença de 
valdenses em lugares hoje abrangidos pelas regiões fran-
cesas da Provença e do Languedoc, além da Catalunha, 
Lombardia, Áustria, Eslováquia, Boêmia, Hungria, Pomerânia, 
Brandemburgo, Suíça, Baviera, Saxônia, Silésia, Calábria18 
e Puglia (Tasca, 2024, p. 44-47).

Tamanha dispersão levou a uma das características 
mais significativas das comunidades valdenses no período 
medieval, observada pela mesma Francesca Tasca, a diver-
sidade de pensamentos, crenças e ritos. Em localidades di-
versas, sem uma organização eclesiástica unificada, foram 
desenvolvidas diversas formas de vivenciar a fé. Exemplo 
dessa diversidade foi o Colóquio de Bérgamo de 1218, 
encontro no qual dois grupos religiosos inspirados na ex-
periência de Valdo – os fratres Ytalici, de língua italiana, e 
os fratres Ultramontani, de língua francesa, encontraram-se 

18	 Especificamente a respeito da Calábria, cabe lembrar a comuna de 
Guardia Piemontese, fundada ainda no século XII por valdenses saídos 
da região de Bobbio Pellice, no Piemonte. Embora a fé valdense tenha 
deixado de ser praticada depois de um sangrento massacre em 1561, os 
locais ainda falam um dialeto occitano (Audisio, 2024, p. 163-167).



84 

secretamente nos arredores dessa cidade, numa tentativa – 
frustrada – de conciliar diferentes tendências e inspirações 
(Tasca, 2020).

Se a repressão da estrutura eclesiástica não impediu 
a difusão do movimento valdense, ela alterou o perfil das 
comunidades de duas formas principais. A primeira foi sua 
transformação de um fenômeno urbano, nascido em uma 
grande cidade comercial, em um movimento essencial-
mente rural e de pequenas cidades, onde não havia tanta 
vigilância externa. A segunda foi a cessação da pregação 
pública: a instrução e a prática religiosas se davam de for-
ma secreta, no seio familiar, preferencialmente à noite. Em 
uma situação que lembra a dos cristãos-novos em Portugal, 
os seguidores das ideias de Valdo mantinham sua fé ocul-
ta, casavam entre si e cumpriam externamente os ritos do 
catolicismo.

Papel importante, nesse contexto, tiveram os pre-
gadores itinerantes conhecidos como barbas (barbi). O 
barba era a pessoa que dedicava sua vida à pregação do 
Evangelho em diferentes locais, sem se fixar definitivamen-
te, de forma sigilosa, hospedando-se com as famílias dos 
crentes. Tradicionalmente, ofertava seus ensinamentos à 
noite, o que foi registrado, inclusive, em documentos da 
Inquisição. Sem haver condições para a existência de um 
centro de formação ou algo do gênero, foi a instituição dos 
barba, fundada na instrução oral e na tradição, que man-
teve viva a fé valdense por aproximadamente três séculos, 
até a adesão à Reforma do século XVI (Sackville, 2024, p. 
137-147).

 



85

Imagem 8 – Brasão valdense, com a inscrição latina Lux lucet in 
tenebris – A luz brilha nas trevas, retirada do Evangelho de João, 
Capítulo 1, Versículo 5: “A luz brilha nas trevas, e as trevas não a 

derrotaram”

Fonte: Pinerolovaldese (2024).

Embora não tenham sido sumariamente erradicados, 
como os cátaros, os valdenses tiveram sua cota de infortú-
nio. Nos anos de 1487 e 1488, foi convocada uma cruzada 
pelo Papa Inocêncio VIII, dirigida contra os valdenses, já 
numerosos na área alpina, com cruzados fortemente arma-
dos, atacando as comunidades com o objetivo de eliminar 
fisicamente os hereges (Pazé, 2021, p. 801-804).

Os movimentos iniciais da Reforma Protestante, nas 
primeiras décadas do século XVI, não deixaram de ser no-
tados pelos valdenses, sendo que estes também estavam no 
radar das novas denominações que surgiam. A transigência 
dos valdenses com os ritos do catolicismo, por praticarem 
sua crença às escondidas, era motivo de preocupação crí-
tica dos reformados, que, ao mesmo tempo, percebiam a 



86 

importância da conexão com um movimento cristão aca-
tólico já existente. Reformadores franceses da região de 
Neuchâtel fizeram chegar a eles textos evangélicos, em lín-
gua francesa, já em 1526. Em 1532, realizou-se, na cidade 
de Chanforan, um encontro19 que definiu decisivamente os 
rumos dos valdenses, ao deliberar – mesmo que de forma 
não unânime – a favor da associação ao movimento refor-
mador iniciado por Calvino. Da clandestinidade, passou-se 
à pregação pública; da adesão formal ao catolicismo, ao 
rompimento aberto; da relativa flexibilidade doutrinária, 
à rigidez do apego calvinista ao texto bíblico. A primeira 
Bíblia em francês, para uso dos valdenses, cuja tradução 
foi financiada por eles próprios, foi significativamente rea-
lizada por um primo de Calvino, Pierre Robert, conhecido 
como Olivetano. Assim, terminou o movimento valdense 
propriamente dito e se estruturou uma Igreja Valdense, 
que se identificou, de maneira progressiva, com a narrativa 
do pacto de Deus realizado com o povo no Monte Sinai 
(Rambaldi, 2024, p. 27-37).

Em 1561, foi firmada a denominada Paz de Cavour 
entre representantes dos valdenses e do Duque de Savóia, 
estabelecendo liberdade de culto na região acima de 700 
metros de altitude. Essa importante iniciativa garantiu es-
tabilidade por várias décadas e, ao mesmo tempo, estabele-
ceu a base para a delimitação de uma região valdense, que 
se tornaria sua área histórica e de atuação pelos três séculos 
seguintes, em três vales da região ocidental do Piemonte, 
Val Pellice, Val Chisone e Val Germanasca (Rambaldi, 2024, 
p. 217-227).

19	 Apesar da denominação pomposa de Sínodo de Chanforan, Rambaldi o 
define como pouco mais do que uma reunião de família, havendo inclusive 
poucos documentos remanescentes que atestem suas deliberações (2024, 
p. 27-32).



87

Imagem 9 – Panorama de Pramollo, no Val Chisone, local de origem 
dos irmãos Bartolomeu e Stefano Beux, estabelecidos em 1879, na 

Colônia Caxias

Fonte: Wikipedia (2024a).

A vigência dessa liberdade de culto não impediu 
que as lutas religiosas ocorridas na Europa naquele sécu-
lo atingissem também as comunidades valdenses. Em um 
episódio particularmente sangrento, conhecido como a 
Páscoa Piemontesa do ano de 1655, centenas de valdenses 
foram massacrados por milícias católicas. As brutalidades 
cometidas contra mulheres e crianças provocaram revolta 
nos países protestantes, e a pressão diplomática fez cessar 
as hostilidades por algum tempo. No entanto, a revogação 
do Edito de Nantes por Luís XIV, rei da França, alterou 
a situação da liberdade de culto em toda a área de influ-
ência francesa, sendo revogadas as disposições da Paz de 
Cavour no ano seguinte, 1686, assim como determinada 
a expulsão da maioria dos valdenses. Estes se refugiaram 
predominantemente nos cantões protestantes da Suíça e 
alguns no Sul da Alemanha, onde fundaram comunidades 
ainda existentes. Em 1689, em parte devido às dificuldades 
de adaptação em solo suíço, os expatriados retornaram, sob 
a liderança de Henri Arnaud, caminhando desde a Suíça 



88 

até seus vales, por mais de 200 km, no episódio conhecido 
como Glorioso Rimpatrio (Lange, 2024, p. 571-574).

Fortaleceu-se, após esse episódio, a delimitação do 
“gueto alpino” constituído pelos três vales supracitados e 
a sua configuração administrativa presbiteriana-congre-
gacional, com assembleias das igrejas locais, um Sínodo 
e a Mesa (Tavola Valdese), órgão administrativo superior 
da Igreja Valdense. Também nesse período se fortaleceu 
o intercâmbio com outras igrejas reformadas, além dos 
Alpes, com a formação do pastorado valdense na cidade 
de Genebra (Krumenacker, 2024, p. 415-434). Em 1798, 
em mais uma reviravolta ligada ao mundo francófono, as 
invasões napoleônicas do Norte da Itália que se seguiram à 
Revolução Francesa expandiram para aquela região modi-
ficações de ordem jurídico-estatal já existentes na França. 
Outorgou-se a igualdade de direitos civis aos valdenses e 
aos judeus, situação que perdurou até a queda do Império 
Francês, quando a situação retornou ao status quo anterior: 
restrição do exercício de cargos públicos e de determina-
das profissões, como a de notário e médico; acesso a ser-
viços estatais, inclusive, a escolas públicas; limitações de 
residência e de posse de bens imóveis fora dos vales, o que 
essencialmente confinava os valdenses a suas localidades 
de origem (Romagnani, 2024a, p. 295-304).



89

Imagem 10 – Aspecto da comuna de Prali, no Val Germanasca, 
localidade de origem de Jacques Peyrot, Catarina Peyrot e David 

Peyrot, estabelecidos na Colônia Caxias, em 1875

Fonte: Wikipedia (2024d).

No ano de 1848, alterou-se, de forma definitiva, esse 
cenário. Mesmo antes dos acontecimentos da Primavera dos 
Povos nesse mesmo ano, o Reino do Piemonte-Sardenha já 
experimentava uma onda liberalizante, com a abdicação, 
por parte do Rei Carlos Alberto, de suas prerrogativas de 
soberano absolutista, assim como a edição de leis que per-
mitiram uma relativa liberdade de imprensa e ampliaram os 
poderes do Legislativo. O denominado Estatuto Albertino, 
de 08 de fevereiro de 1848, que entrou em vigor no mês 
seguinte, reestruturou o governo piemontês como uma mo-
narquia constitucional. Para o presente estudo, interessam, 
especialmente, as Licenças de Graça (Patenti di Grazia), 
firmadas pelo Rei Carlos Alberto, em 17 de fevereiro de 
1848, as quais concederam aos valdenses direitos civis e 
políticos, mas não os religiosos. Nesse provimento, lê-se 



90 

o que segue: “Os Valdenses estão autorizados a desfrutar 
de todos os direitos civis e políticos dos nossos súditos, a 
frequentar escolas dentro e fora das universidades e a obter 
graus acadêmicos. Contudo, nada se inovou no exercício 
do seu culto e nas escolas que dirigem20”. Isso permitiu a 
edificação de templos valdenses fora dos vales – o primeiro 
inaugurado em Turim, em 1853 – e a fundação de uma 
tipografia, a atual Editora Claudiana, maior referência na 
Itália em termos de publicações evangélicas, que iniciou 
suas atividades em 1º de novembro de 1855 (Romagnani, 
2024b, p. 543-558). Embora o dia 17 de fevereiro seja até 
hoje comemorado nos vales valdenses, com o acendimento 
de grandes fogueiras ao ar livre, na realidade, as Licenças 
de 17 de fevereiro de 1848 afirmaram, de forma branda, 
a igualdade de todos os sujeitos perante a lei. Tanto isso é 
verdade que, em 19 de junho de 1848, foi promulgada a 
chamada Lei Sineo, para esclarecer e regulamentar o al-
cance das licenças de fevereiro. A lei tem o seguinte teor:

Objetivando afastar qualquer dúvida acerca da capaci-
dade civil e política dos cidadãos que não professam a 
religião católica, o Senado e a Câmara dos Deputados 
adotaram e Nós, em virtude da autoridade a Nós delega-
da, havemos ordenado e ordenamos o que segue:
Art. único. A diferença de culto não constitui exceção ao 
gozo dos direitos civis e políticos e à admissibilidade aos 
cargos civis e militares. 
Os Ministros Secretários de Estado são encarregados, no 
tocante ao que lhes cabe, da execução da presente lei, 
que será publicada e inserida na coletânea dos Atos do 
Governo.
Dado em Turim, no dia dezenove de junho de 1848.
Eugênio de Savóia21. 

20	 CHIESA EVANGELICA VALDESE. Chi siamo. 2024. Disponível em: 
https://www.chiesavaldese.org/aria_cms.php?page=32. Acesso em: 30 
mar. 2024. 

21	 UNIVERSITÀ DI TORINO. Eugenio: n.º 735. 1848. Disponível em:  
http://www.dircost.unito.it/root_subalp/docs/1848/1848-735.pdf. 
Acesso em: 30 mar. 2024. Tradução do autor. 

https://www.chiesavaldese.org/aria_cms.php?page=32
http://www.dircost.unito.it/root_subalp/docs/1848/1848-735.pdf


91

A legislação piemontesa é fundamental para entender 
o contexto italiano, porque, como a Unificação se proces-
sou em torno do Reino do Piemonte-Sardenha, foram as 
suas leis que passaram a ser aplicáveis ao novo país unifica-
do de forma imediata. Em outras palavras, a igualdade civil 
aos protestantes (e judeus) passou a ser concedida à medi-
da em que territórios iam sendo anexados ao novo Estado. 
Data desse período uma das imagens mais representativas 
da associação entre o Protestantismo e a Itália Unificada. 
A tomada de Roma era algo previsível em 1870, diante 
da retirada das tropas francesas lá estacionadas, devido à 
guerra franco-prussiana. A Sociedade Bíblica Britânica e 
Estrangeira se preparou antecipadamente para o fato, en-
viando para a região colportores e Bíblias, estas na clássica 
tradução feita para o italiano por Giovanni Diodati, no 
século XVII, revisadas e reimpressas. Em 20 de setembro 
de 1870, atrás das tropas italianas que tomavam a cidade, 
adentraram em Roma os primeiros colportores, passando 
pela Porta Pia ainda fumegante dos combates, com um 
carrinho cheio de Bíblias, puxado por um cão da raça São 
Bernardo, originário da região alpina. O Protestantismo, a 
partir dos Alpes, chegava à Cidade Eterna22.

22	 No primeiro domingo seguinte à tomada de Roma, 25 de setembro de 
1870, após distribuírem literatura evangélica – com certa resistência da 
população local – e se darem conta de que lá não havia templos nem mem-
bresia protestante, os colportores, chegados em 20 de setembro e nos dias 
seguintes, dirigiram-se ao Coliseu, identificado como local de martírio 
dos antigos cristãos. Realizaram lá uma cerimônia, na qual foi lido o relato 
da viagem do apóstolo Paulo a Roma, contido nos Atos dos Apóstolos, um 
trecho da Epístola de Paulo aos Romanos e, por fim, uma oração de agra-
decimento pela liberdade de prática religiosa que havia enfim chegado à 
cidade (Riforma, 2020).



92 

Imagem 11 – Cena que entusiasmou a população protestante da 
Europa e dos Estados Unidos23

Fonte: Cignoni (2020, p. 15).

A legislação de 1848 e a Unificação Italiana trans-
formaram, mais uma vez, a face da Igreja Valdense. O 
isolamento dos vales se rompeu, de uma realidade predo-
minantemente rural, francófona e limitada territorialmen-
te, os valdenses passaram a cidadãos plenos de um grande 
estado de língua italiana. De um lado, isso estimulou a 
Igreja Valdense a assumir um papel de protagonista na ex-
pansão do Protestantismo na Península, bem como a man-
ter uma intensa atividade evangelística, dirigida por um 
comitê específico (Vogel, 2024, p. 21-29). Para a Itália do 
Risorgimento e do pós-unificação, laica e em conflito com 
a Santa Sé, os valdenses representaram o exemplo concreto 
de contraponto histórico ao catolicismo e de ponte com 
países mais economicamente desenvolvidos. Também, ao 
mesmo tempo, uma maneira diferente e viável de ser Itália 
e de ser italiano, alternativa ao modelo de identidade anco-
23	 Apresentada, originalmente, em uma publicação britânica de 1871. 

Colportores entrando em Roma, levando Bíblias Evangélicas em um car-
rinho puxado por um cão São Bernardo. A legenda do desenho, em inglês, 
diz: “Carroça puxada por um cão, com sua carga de Bíblias, entrando em 
Roma com o Exército de Vítor Emanuel, em 20 de setembro de 1870”. 
Tradução do autor.



93

rado na Igreja Católica e no Papado. Exemplo dessa última 
atitude é o livro escrito por Edmondo de Amicis, talvez 
o escritor mais popular da Itália no final do século XIX, 
narrando uma viagem feita aos vales valdenses em 1883, 
redigida em constante contraponto com os eventos histó-
ricos ocorridos naquela região durante o século XVII. No 
livro, ao qual deu o sugestivo título de “Às portas da Itália” 
(Alle porte d’Italia), Amicis deixa evidente sua curiosidade 
e mesmo admiração pela vida cotidiana dos valdenses e por 
suas instituições (Amicis, 1884). Tal interesse era com-
partilhado por diversas personalidades da Itália liberal. A 
presença e a atividade dos protestantes, em determinados 
círculos, veio a ser vista como sinônimo de modernidade e 
progresso, sendo isso que ocorreu, também, no Brasil e no 
Uruguai. 

Imagem 12 – Colportor da Editora Claudiana no século XIX, com seu 
“carro bíblico”

Fonte: Riforma (2020). 

A partir de 1848, e em especial nos anos posteriores 
a 1861, a Igreja Valdense precisou dividir recursos e for-
ças em três campos de atuação pastoral: nos vales, entre 



94 

os emigrados para a América do Sul e nas diversas provín-
cias italianas (Peyrot, 2024, p. 495-505). As duas últimas 
situações, que interessam diretamente a este estudo, são 
analisadas na sequência.

3.2 A emigração dos valdenses para os países do 
Prata

O Uruguai recebeu imigrantes italianos já a partir do 
período de sua independência, em 1825, notadamente 
lígures, fluxo motivado por um florescente comércio bila-
teral estimulado pela presença de uma representação diplo-
mática do Reino do Piemonte-Sardenha (Devoto, 1995, p. 
1-7). Na década de 1850, outros cidadãos daquele reino se 
juntariam a esse núcleo precoce.

Os vales valdenses estavam historicamente entre as 
zonas mais densamente povoadas do Reino do Piemonte, 
até em razão da impossibilidade de residência em outras 
áreas. O reconhecimento dos direitos civis foi seguido, na 
década de 1850, por um período difícil no setor agrícola, 
como visto anteriormente. Culturas tradicionais como a 
de nozes e vinhas foram atingidas por pragas e houve uma 
sequência de anos difíceis nas colheitas, com queda signi-
ficativa nos padrões de vida de uma população profunda-
mente dependente do setor primário. Diante desse cenário, 
a Tavola Valdese iniciou uma série de inquirições sobre a 
Sardenha, Argélia, Estados Unidos, Argentina e Austrália. 
Houve uma proposta argentina, que causou intenso debate 
no seio da Igreja, porque vozes importantes – inclusive a do 
Moderador, pessoa que presidia a Tavola –, levantaram-se 
a favor da concentração de forças dentro da Itália, que pre-
cisaria dos valdenses.

Uma iniciativa particular, não institucional, desatou o 
nó que se havia formado. Em 1856, João Pedro Planchon, 



95

jovem valdense de profissão confeiteiro que se estabelecera 
sozinho em Montevidéu poucos anos antes, instou seus fa-
miliares a também emigrarem para o Uruguai. Em novem-
bro de 1856, um grupo de 11 pessoas saiu da localidade de 
Villar Pellice e chegou ao destino no início do ano seguinte, 
em seguida se empregaram e logo adquiriram terras a pre-
ços vantajosos, com o dinheiro que conseguiram poupar. 
Planchon e outro imigrante desse primeiro grupo, João 
Pedro Baridon, escreveram cartas a destinatários em Villar 
Pellice, instando outros amigos e conhecidos a emigrarem. 
Como resultado, mais dois grupos chegaram ao Uruguai, 
um em 1857, composto por 72 pessoas, e outro em 1858, 
com 136 pessoas, saídas de várias localidades dos vales 
(Tron; Ganz, 1958, p. 18-32).

Apesar das possibilidades de estabelecimento em 
área urbana, os valdenses emigrados para o Uruguai ma-
nifestaram, desde o início, sua preferência pela atividade 
agrícola. Nesse sentido, dirigiram-se a localidades rurais, 
inicialmente nas proximidades da cidade de Florida. Após, 
pelo aumento da imigração e pela disponibilidade de terras, 
concentraram-se naquilo que se tornou, posteriormente, 
a localidade de Colonia Valdense, o centro da presença 
valdense no Uruguai, com uma área de cerca de 1.180 
hectares, povoada por duas mil pessoas, florescente colônia 
produtora de trigo, milho, madeira e verduras.

Nessa primeira etapa, eles contaram com um apoio 
decidido e fundamental, o do capelão da legação britâ-
nica em Montevidéu, o Reverendo Francis Henry Snow 
Pendleton. Por meio das ligações que estabelecera no país, 
Pendleton soube servir de guia e intermediário entre os val-
denses e os proprietários de terras uruguaios, procurando e 
indicando terras disponíveis para a empresa colonizadora. 
A partir da segunda metade do século XIX, foram surgin-
do as colônias de Cosmopolita (1874), Riachuelo (1880), 



96 

Artilleros (1882), Tarariras (1888), Ombués de Lavalle 
(1890), Estanzuela (1907), entre outras, situadas nos de-
partamentos de Soriano e Rio Negro, na parte oriental do 
Uruguai, e no departamento de Rocha, parte ocidental. O 
aumento populacional ocorreu em razão do crescimento 
vegetativo das colônias mais antigas, mas também devido à 
imigração direta dos vales. Entre 1871 e 1932, cerca de 13 
mil pessoas os abandonaram de forma definitiva (Pilone, 
2016, p. 10-16).

Na República Argentina, a colonização valdense 
sistemática começou em 1887, na província de Santa Fe, 
colônias de San Carlos e Belgrano, com famílias vindas, 
em sua maioria, do Uruguai, mas também diretamente do 
Piemonte. O sistema de ocupação permaneceu essencial-
mente aquele já existente no país vizinho, colônias agrí-
colas com produção policultora, sem uma continuidade 
geográfica entre elas. Embora na Argentina tenham se es-
tabelecido colônias valdenses em boa parte das províncias, 
elas se concentraram na área mais oriental do país, a mais 
próxima do Uruguai (províncias de Santa Fe e Entre Ríos).

À semelhança de outros italianos que encontraram o 
caminho do Rio Grande do Sul por meio do Uruguai, al-
guns membros de duas famílias valdenses estabelecidas no 
Uruguai se transladaram para a cidade de Pelotas, em fins 
do século XIX, os Arduin e os Chollet (Tron; Ganz, 1958, 
p. 152-153). No entanto, não há registro de que esses val-
denses tenham tido contato com aqueles que se radicaram 
na Serra Gaúcha, na década de 1870. Igualmente, embora 
tenham também se estabelecido no Uruguai pessoas de so-
brenome Beux e Peyrot, não há comprovação ou indicação 
documental de que essas pessoas de mesmos sobrenomes, 
radicadas na Colônia Caxias, tenham passado antes pelo 
Uruguai.



97

Imagem 13 – Mapa das colônias valdenses mais antigas do Uruguai, 
situadas no departamento de Colonia

Fonte: Tron e Ganz (1958, p. 258).

A difusão dos núcleos valdenses no Uruguai lembra, 
em escala reduzida, o que foi a difusão geográfica e espacial 
dos colonos italianos no Rio Grande do Sul. A partir de um 
influxo inicial maior nos primeiros anos e de outros grupos 
de emigrados chegados ao longo do tempo, foi ocorrendo 
a difusão de núcleos coloniais por todo o território (Prioli, 
2024, p. 635-637). O diferencial das duas situações é a 
escala e a forma como isso aconteceu. No Rio Grande do 
Sul, onde havia grandes áreas de floresta, a colonização se 
expandiu mais, criando zonas extensas que tomaram um 
caráter italiano. Já no Uruguai, a colonização se assemelhou 
mais àquelas “ilhas” coloniais descontínuas que se estabe-
leceram na metade Sul do Rio Grande do Sul, a exemplo 
da Colônia Jaguari e seus diversos núcleos. Também à se-
melhança do que ocorreu no Rio Grande do Sul, imigrantes 
italianos que prosperaram passaram eles próprios a comprar 
extensões de terras de proprietários nacionais, dividi-las 



98 

em parcelas menores e vendê-las a seus compatriotas. 
Outra grande diferença em relação aos colonos valdenses 
estabelecidos nos países platinos e aqueles vindos ao Brasil 
foi em relação ao atendimento religioso. Enquanto os con-
tingentes relativamente numerosos do Uruguai contaram, 
desde cedo, com a presença de pastores valdenses vindos 
da Itália, os poucos valdenses estabelecidos no Rio Grande 
do Sul acabaram por buscar outra alternativa.

3.3 Valdenses no Vêneto e no Friuli e a emigração 
para o Brasil

A presença valdense no Vêneto e no Friuli data, 
como em outras regiões da Itália, do período da anexa-
ção ao Estado Unitário. No Natal de 1866, alguns meses 
após a anexação, foi realizado o primeiro culto valdense 
em Veneza, cidade que se tornou a sede dos pastores que 
atuavam no Vêneto. Logo em seguida, em 1868, a comuni-
dade se instalou no local onde funciona até hoje, o Palazzo 
Cavagnis.

Nos anos subsequentes a 1866, foram criadas peque-
nas comunidades valdenses nas cidades de Verona (1879), 
Treviso (1878) e Udine (1888). No entanto, essas grandes 
cidades não foram o ponto inicial daquilo que os relatórios 
valdenses chamam de diáspora vêneta ou diáspora vêneto-
-friulana, pequenas comunidades do interior dessas provín-
cias que eram atendidas pelos pastores vindos de Veneza. 
Os núcleos iniciais se situaram em áreas predominante-
mente rurais, a região montanhosa do alto Friuli (onde se 
localizam Poffabro, Andreis e Tramonti di Sopra) e a zona 
da cidade de Pederobba e arredores, no Norte da província 
de Treviso. Ambas as áreas forneceram muitos emigran-
tes ao Rio Grande do Sul. Além disso, foram valdenses de 
Pederobba e arredores os fundadores da igreja metodista 
de Bento Gonçalves, a primeira da colônia italiana.



99

Imagem 14 – Cidade de Pederobba

Fonte: Oggi Treviso (2015).

A história da penetração valdense em Pederobba está 
intimamente ligada à família nobre D’Onigo, que, pelo me-
nos, desde o século XII, era a grande proprietária de terras 
da região. Mesmo em meados do século XIX, eles ainda 
possuíam cerca de um quinto das terras do comune, além 
de vários imóveis em outros lugares, incluindo um palazzo 
à beira do rio Sile, na cidade de Treviso. O último herdeiro 
dessa família, o conde Guglielmo D’Onigo, tomou parte 
nas revoluções liberais que sacudiram a Europa em 1848. 
Fez publicar e distribuir no Vêneto panfletos em apoio a 
Carlos Alberto, rei do Piemonte, e tomou parte nos com-
bates que se desenvolveram no Nordeste da Itália naquele 
ano.

Com a derrota do movimento liberal-unificador, 
Guglielmo refugiou-se no Piemonte e teve suas proprie-
dades confiscadas pelos austríacos. Nunca se casou, mas 
teve uma filha com uma empregada suíça que se tornou sua 
companheira, chamada Catherine Jacquillard, que profes-
sava a fé da Igreja Reformada Suíça. A filha, Teodolinda 
Zenobia, foi legitimada enquanto ele estava no exílio no 



100 

Piemonte. Guglielmo faleceu em Milão, em 1866, no mes-
mo ano em que o Vêneto foi anexado ao Reino da Itália, 
sendo que suas propriedades foram restituídas à família, 
que voltou a residir na província de Treviso (Vendramin, 
2010, p. 99-101).

A história da família D’Onigo teve um final incomum. 
A única herdeira, Teodolinda Zenobia, não se casou nem 
teve filhos. Foi assassinada por um empregado chamado 
Pietro Bianchet24, em sua residência na cidade de Treviso, 
em 11 de março de 1903. Sua mãe, com o nome já italia-
nizado de Caterina, tornou-se a última herdeira do vasto 
patrimônio dos Onigo. Com ele, criou uma maternidade, 
ainda em vida, com seu próprio nome. Quando de sua 
morte, em 1907, legou, por testamento, o patrimônio da 
família para a criação de um hospital (hoje ancianato), 
chamado Opere Pie D’Onigo, o qual, atualmente, é o maior 
empregador da cidade de Pederobba.

A presença de Caterina foi fundamental para a capila-
rização da pregação valdense no Vêneto. Foi a convite dela 
que, em 05 de dezembro de 1874, realizou-se o primeiro 
cultovaldense em Pederobba, celebrado pelo pastor 
Giovanni Pietro Pons, nas dependências do Palazzo Onigo. 
Com o estabelecimento desse vínculo inicial, a movimen-
tação valdense no interior do Vêneto e do Friuli passou a 
ser objeto dos relatos que os seus pastores remetiam à admi-
nistração da Igreja, na cidade de Torre Pellice. A docu-
mentação conservada no Arquivo Histórico da Igreja 
Valdense em Torre Pellice permite uma avaliação da pre-
sença valdense no Vêneto por dois ângulos, de acordo com 
24	 O assassino de Teodolinda, Pietro Bianchet, empregado da casa, era na-

tural de Trevignano, localidade trevisana que forneceu diversos imigran-
tes ao Rio Grande do Sul. Significativamente, em análise da foto que foi 
tirada quando de sua prisão, consta que seu corpo “apresentava os si-
nais de uma pelagra já cronificada e irreversível” (Bernardi, 2014, p. 34). 
Bianchet, assim como outros camponeses vênetos da época, padecia da 
célebre doença causada por alimentação deficiente e pobre em vitamina B3.



101

as manifestações dos pastores e dos professores e conforme 
as cartas remetidas à administração da Igreja pelos mem-
bros das comunidades.

Numa das primeiras cor-
respondências, escrita pelo 
próprio pastor Pons, datada 
de 15 de dezembro de 1874, 
fez-se uma interessante men-
ção. Ele diz que o número de 
aderentes efetivos era de seis 
pessoas, que havia mais sim-
patizantes, e boa parte deles 
eram homens, veteranos das 
revoltas de 1848 “contra o 
domínio de Veneza”25. Ao que 
tudo indica, o pastor se refe-
ria à administração do Reino 
Lombardo-Vêneto, então sob 
o controle dos Habsburgo. Tal 
afirmação leva a pensar sobre 
o tipo de pessoa que estava 
receptiva à pregação valdense 
e mesmo desejosa da presença 
protestante no Vêneto.26

Nos dez anos subsequen-
tes, Pederobba se tornou o 
maior centro de atividade val-
dense no interior do Vêneto. 
Isso, sem dúvida, deveu-se, 

25	 ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE PELLICE, 
ITÁLIA – AHIV. Pasta Pons: Carta de Giovanni Battista Pons a Matteo 
Prochet. 14 de dezembro de 1874.

26	 Hoje é sede administrativa de Opere Pie D’Onigo. Por esse pórtico, passa-
ram os habitantes de Pederobba e arredores que se tornaram valdenses e, 
posteriormente, emigraram para o Rio Grande do Sul.

Imagem 15 – Aspecto atual da entrada 
do Palazzo Onigo26

Fonte: Acervo do autor (2023).



102 

em boa medida, ao apoio da Condessa Caterina27, que se 
traduziu em suporte financeiro para o deslocamento dos 
ministros, no oferecimento de um local para os cultos, bem 
como em hospedagem para as pessoas que vinham de fora 
da cidade. Embora a maior parte dos frequentadores fosse 
de Pederobba, para lá se deslocavam pessoas de localida-
des vizinhas, como Valdobbiadene, Quero, Cavaso del 
Tomba, Possagno, Montebelluna e mesmo Feltre, esta a 
pouco mais de 20 km estrada acima, a maior parte deles 
se deslocando a pé. Conforme se constata nas estatísticas 
publicadas anualmente pelo Comitê de Evangelização da 
Igreja Valdense Italiana, a partir de um número inicial de 
seis membros, em 1874, a comunidade de Pederobba evo-
luiu, nos anos subsequentes, para uma quantia que oscilou 
entre 15 e 20 membros efetivos, além dos simpatizantes.

Na relação de 1879, consta, no campo “saídas”, a 
mudança de um membro, com a redução de 12 para 11 
integrantes (Relazione Annua, 1880, p. 31). Trata-se de 
Dionisio Baccin, que emigrou para a Colônia Dona Isabel 
com seus pais e mais três irmãos, em junho daquele ano. 
Mas, ainda não seria nesse momento que o fenômeno imi-
gratório atingiria os valdenses de Pederobba. Naqueles 
anos, a comunidade estava empenhada em obter instrução 
religiosa. Na pasta “Pederobba” do Arquivo Histórico 
Valdense de Torre Pellice, conservam-se cartas datadas 
dos anos de 1880 a 1884, escritas por Michele Marcon, 
em nome dessa comunidade. Em todas elas, requer-se, em 
termos muito firmes, a presença de um pastor residente, 
para atender adequadamente à comunidade, assim como 
para aproveitar a oportunidade que se apresentava para o 
27	 Um dos pontos comuns nos relatos contidos nas cartas entre os pasto-

res, professores e leigos valdenses é o elogio à Condessa Mãe, Caterina 
Jacquillard, por sua devoção e apoio aos protestantes locais. Em relação 
à filha, Condessa Teodolinda Zenobia, os pastores deixam transparecer 
que não era zelosa nem tinha prática religiosa regular, vivendo fora de 
Pederobba na maior parte do ano.



103

movimento evangélico. Conforme Michele Marcon – que 
iria se estabelecer em 1885 na Colônia Alfredo Chaves28 
–, o bispo de Treviso transferira o padre local por não estar 
conseguindo combater o movimento evangélico e nomeara 
para seu lugar um capelão que desagradava a comunidade. 
Marcon via nessa dissensão a possibilidade de arrebanhar 
muitos católicos para o protestantismo.

Em outra carta, datada de 17 de abril de 1883, Marcon 
voltou ao mesmo tema29. Relata que o pároco local tinha 
manifestado atitudes arrogantes e grosseiras com alguns 
paroquianos, os quais, então, interessaram-se pela prega-
ção evangélica. Relata, também, sobre um frade natural 
de Feltre que fugira de seu convento em Veneza por desa-
cordo com as ordens superiores e passara por Pederobba, 
discorrendo sobre as alegadas contradições do catolicismo 
romano.

Chama a atenção nas cartas de Michele Marcon a as-
sertividade do missivista. Com grande domínio da língua 
italiana formal, ele se dirigia em tom altivo ao Comitê de 
Evangelização requerendo, reiteradamente, a presença de 
um ministro em Pederobba, para que o trabalho pudesse 
prosseguir. Em várias cartas, são arrolados os membros da 
comunidade, claramente com o objetivo de mostrar que ha-
via um número razoável de evangélicos a serem atendidos. 
Na carta de 19 de julho de 1881, Marcon inicia dizendo 
que, como a comunidade estava muito descontente por não 
ter recebido um pastor por muito tempo, o haviam eleito 
como diácono para liderar os atos religiosos. Mesmo assim, 
continua insistindo em um pastor local, preferencialmente 

28	 AHIV. Pasta Pederobba: carta de Michele Marcon ao presidente do 
Comitê Evangelizador. 13 de janeiro de 1881.

29	 AHIV. Pasta Pederobba: carta de Michele Marcon ao presidente do 
Comitê Evangelizador. 17 de abril de 1883.



104 

Francesco Pugno30, que já havia atuado entre eles espora-
dicamente entre 1879 e 1881. Em recente obra, Pugno é 
descrito como um dos mais notáveis colportores, afirma-se 
que “a sua ação testemunha a intensa atividade evange-
lística da Igreja Valdense no Norte da Itália desde os anos 
imediatamente pós-unitários e em ambientes urbanos, o 
que faz de Pugno um dos mais representativos exemplos 
desse sistema de evangelização” (Rustici, 2024, p. 91-92).

Imagem 16 – Mapa do Norte da Itália, datado de 1906, mostrando a 
região onde se situa Pederobba, situada na margem da estrada que liga 

Montebelluna a Feltre

Fonte: Acervo do autor.

Apesar dos insistentes pedidos, Pederobba nunca re-
cebeu o desejado pastor residente. A evidente falta de re-
cursos financeiros, e, talvez, principalmente humanos por 
parte da Igreja Valdense, não permitiu que isso aconteces-
se. Entre os primeiros relatos referentes à existência dessa 
comunidade, 1877, consta que, enquanto o Comitê não se 

30	 AHIV. Pasta Pederobba: carta de Michele Marcon ao presidente do 
Comitê Evangelizador. 19 de julho de 1881. Francesco Pugno (1827-
1896) foi um católico que se converteu ao protestantismo, tendo sido um 
dos primeiros membros da igreja valdense de Turim. Foi, também, col-
portor e pregador. SOCIETÀ DI STUDI VALDESI. Francesco Pugno. 
2024a. Disponível em: https://www.studivaldesi.org/dizionario/evan_
det.php?evan_id=242&str=pugno. Acesso em: 1º maio 2024.

https://www.studivaldesi.org/dizionario/evan_det.php?evan_id=242&str=pugno
https://www.studivaldesi.org/dizionario/evan_det.php?evan_id=242&str=pugno
https://www.studivaldesi.org/dizionario/evan_det.php?evan_id=242&str=pugno
https://www.studivaldesi.org/dizionario/evan_det.php?evan_id=242&str=pugno


105

decidisse a colocar um evangelista em Treviso-Pederobba, 
a obra não teria um grande desenvolvimento. Dessa for-
ma, todo o atendimento do interior vêneto e friulano, em 
grande medida montanhoso, teve, necessariamente, que 
ser feito pelo pastor designado para Veneza, com todas as 
distâncias a considerar.

Melhor sorte foi dada à reivindicação de uma escola. 
Em 1883, foi designado para a localidade o jovem professor 
Luigi Cassamali, que organizou escola dominical (voltada 
para a instrução religiosa) e duas escolas regulares, uma 
diurna e outra noturna, a primeira com cerca de 14 alunos 
e a segunda com aproximadamente 15. Conforme carta es-
crita pelo pastor Odoardo Jalla31, a comunidade se mostrou 
entusiasmada pelo dinamismo de Cassamali, sendo feita 
pelo próprio pastor a solicitação de obras de cunho religioso 
à Editora Claudiana, da Igreja Valdense. A cessão das salas 
para as aulas, do mobiliário e dos lampiões para as aulas 
noturnas foi toda providenciada pela Condessa Caterina.

Luigi Cassamali também escreveu diversas cartas ao 
Comitê de Evangelização, comentando as condições lo-
cais, mas se manifestando, especialmente, sobre as dificul-
dades do trabalho e a baixa remuneração32. Sua presença 
em Pederobba não durou muito tempo, devido a circuns-
tâncias que foram relatadas em cartas do pastor Odoardo 
Jalla33: Cassamali desenvolveu uma ligação amorosa com 
a moça Mariana, filha de Francesco e Marietta Busnello, 
membros da comunidade valdense. Tal fato levou à 
substituição de Cassamali no ano seguinte por Philippe 
Costabel, de origem piemontesa, e gerou uma interessante 
31	 AHIV. Pasta O. Jalla: carta escrita por Odoardo Jalla ao Ministro 

Presidente. 08 de março de 1883.
32	 AHIV. Pasta Pederobba: cartas de Luigi Cassamali ao Ministro 

Presidente. 15 de setembro de 1883, 13 de outubro de 1883 e 02 de no-
vembro de 1883.

33	 AHIV. Pasta O. Jalla: carta escrita por Odoardo Jalla ao Ministro 
Presidente. Novembro de 1883.



106 

carta escrita pelos pais de Mariana. Francesco e Marietta 
Busnello – também estabelecidos na Colônia Alfredo 
Chaves, em 1885 – se dirigiram ao presidente do Comitê 
de Evangelização em carta datada de 18 de dezembro de 
1883, requerendo uma solução para o caso. Afirmavam 
que estavam dispostos a entregar a filha em casamento, 
desde que fosse providenciado um outro meio de vida 
para Cassamali e um lugar para que novo casal morasse. 
Afirmaram que “a responsabilidade de organizar tudo isso 
cabe integralmente ao Comitê e ao senhor. Vocês manda-
ram o professor aqui para Pederobba, então devem fazer 
de tudo para pacificar e solucionar essa questão de forma 
cristã”34. Não satisfeitos, terminam dizendo que os filhos, 
que permanecem sem instrução, aguardam ansiosamente o 
novo professor.

Data de 1º de maio de 1884 a relação mais completa 
que se tem da Diáspora Vêneto-Friulana, elaborada pelo 
pastor Odoardo Jalla35. Ela é dividida em três partes: mem-
bros efetivos, filhos de evangélicos e outros aderentes, com 
colunas referentes a nome, sobrenome, idade, profissão, 
proveniência religiosa, moralidade, estado religioso (refe-
rente à frequência e contribuições) e modo de ingresso na 
Igreja Valdense. Trata-se de documento precioso, porque 
fornece um perfil detalhado dos valdenses que imigraram 
para o Brasil. No que tange a membros, eram 20 em Treviso, 
27 em Pederobba, 17 em Tramonti di Sopra, quatro em 
Poffabro (incluindo Eugenio Brun, com a indicação “ago-
ra no Brasil”) e 11 em Andreis. Os filhos de evangélicos 
eram 16 em Treviso, 25 em Pederobba, 17 em Tramonti 
di Sopra, três em Poffabro e 20 em Andreis. Quanto aos 
aderentes, eram quatro em Treviso, 13 em Pederobba (três 

34	 AHIV. Pasta Pederobba: carta de Francesco Busnello e Marietta 
Busnello a Matteo Prochet. 18 de dezembro de 1883.

35	 AIHV. Pasta O. Jalla: Specchietto statistico dei membri della Diaspora 
Veneta Valdese. 1º de maio de 1884, elaborada pelo pastor Odoardo Jalla.



107

da localidade e 13 dos arredores), dois em Tramonti, dois 
em Poffabro, 10 em Spilimbergo, três em Pignano e três 
em Conegliano. Numericamente, parece ter sido o ápice da 
atuação valdense em Pederobba e arredores. A chegada de 
Costabel em 1884 parece ter provocado um bom efeito, mas 
ele demorou um pouco para se estabelecer em Pederobba 
de forma definitiva. A última carta vinda dessa localidade 
existente no Arquivo de Torre Pellice, datada de abril de 
1884, tem um tom desanimador. Ela foi encaminhada a um 
intermediário, para que fosse enviada ao Ministro Prochet. 
Nela, afirma-se que a comunidade estaria descontente, 
porque, depois da passagem inicial de Costabel, não re-
ceberam visita de mais nenhum ministro, o que os deixou 
com grande sensação de desamparo e de estarem sozinhos. 
Afirmam que Odoardo Jalla passou por lá quase incógnito 
e que sua maior dor era estar sem professor evangélico para 
os filhos36. Embora a carta não esteja assinada, pela letra, 
vê-se que seu autor é Michele Marcon. É a mesma pessoa 
que encerrou a carta de 19 de julho de 1881 com a seguinte 
locução: “Queira o Senhor conceder nosso desejo, e assim 
fará, se não quiser mudar nosso destino para outro lugar, 
onde se possa prosseguir na sua obra”37.

Foi o que os valdenses de Pederobba fizeram ao final 
daquele ano de 1884, mesmo com a presença do profes-
sor Costabel desde maio. Na tomada da decisão de dei-
xar a pátria, não se pode descartar o fator econômico, que 
sempre é pesado quando se trata de grupos imigratórios, 
ainda mais no contexto vêneto da década de 1880. No en-
tanto, é curioso notar que entre os valdenses de Treviso e 
Pederobba não há agricultores, embora haja diversos en-
tre os residentes no Friuli. Dos três chefes de família que 

36	 AHIV. Pasta Pederobba: carta de Michele Marcon a Matteo Prochet. 14 
de abril de 1884.

37	 AHIV. Pasta Pederobba: carta de Michele Marcon a Matteo Prochet. 19 
de julho de 1881.



108 

vieram ao Brasil, Francesco Busnello foi qualificado como 
negociante, Michele Marcon como pedreiro e Francesco 
Goron como cortador de pedras. A simples descrição das 
atividades não permite os incluir de imediato na base da 
pirâmide socioeconômica, nem estabelecer grandes ilações 
sobre as condições econômicas reais deles e de suas famí-
lias38. Contudo, pelas cartas escritas, há outra motivação 
presente: o desejo de professar a fé protestante em um lu-
gar onde houvesse um pastor residente. Os valdenses de 
Pederobba fizeram essa solicitação de forma muito incisi-
va, repetidamente, mas não foram atendidos. Resolveram 
emigrar e, ao assim agirem, comprometeram as atividades 
valdenses em Pederobba. Pela listagem de O. Jalla, de 1º 
de maio de 1884, havia 55 pessoas vinculadas à Igreja 
Valdense de alguma forma. Em janeiro de 1885, vieram 
para o Brasil 11 dos membros, 18 dos filhos de membros 
e três dos aderentes, num total de 32 pessoas, quase dois 
terços do total. Esse é o mesmo período em que há maciça 
migração do Vêneto para o Brasil, iniciada pouco menos de 
dez anos antes. Independentemente da confissão religiosa 
diversa, os valdenses vênetos e friulanos partiram para o 
Rio Grande do Sul como parte integrante de um desloca-
mento maciço de população destinado ao assentamento nas 
colônias agrícolas do estado sulino.

38	 Note-se que as informações profissionais constantes em tal relação de 
membros, onde todos eram conhecidos pessoais do pastor, são muito fide-
dignas. Seria interessante compará-las com as profissões declaradas pelos 
imigrantes ao embarcar para o Brasil, país que dava preferência clara a 
agricultores. De todos os valdenses emigrados, somente foi possível apurar 
que Eugenio Brun se declarou agricultor e Dionisio Baccin, construtor, 
com base nas listagens de bordo dos navios. Em relação aos demais, não 
há profissão declarada. Mesmo assim, todos, sem exceção, instalaram-se, 
inicialmente, em lotes rurais, como se verá a seguir.



109

Imagem 17 – O professor Costabel informa a nominata dos valdenses 
de Pederobba que emigrariam para o Brasil

Fonte: Arquivo Histórico Valdense de Torre Pellice – AHIV (1884).

Os relatórios subsequentes, a partir do ano de 1886, 
dão conta do fechamento da escola e da redução do nú-
mero de membros a sete ou oito (Relazione Annua, 1886, 
p. 33). Em 1888, há notícia do primeiro sepultamento 
evangélico realizado em Pederobba, o do ancião Giuseppe 
Viviani (Relazione Annua, 1888, p. 39). Mas o tom do-
minante dos relatos anuais publicados a partir de então é 
mais ou menos o mesmo, no sentido de que aquela fora 



110 

uma comunidade florescente destruída pela emigração, 
tendo a maior parte dos seus membros se estabelecido no 
Brasil, conforme consta no Relatório de 1894 (Relazione 
Annua, 1894, p. 42). Essencialmente, essa situação foi a 
que permaneceu até 1934, quando a comunidade deixou 
de existir. O fenecimento de uma comunidade evangélica 
levou ao surgimento de outra, do outro lado do oceano.

É necessária uma observação sobre questões de gêne-
ro, que vale para toda a diáspora vêneto-friulana, porém 
especialmente para Pederobba: na assunção do protes-
tantismo, há mais homens do que mulheres. Além disso, 
os homens precederam as mulheres: as que ingressaram 
na Igreja Valdense são esposas dos membros39, e mesmo 
elas somente se tornaram protestantes vários anos depois 
da conversão dos maridos. Vejam-se os casos de Ambrogio 
Baccin e Francesco Busnello, já membros desde os primei-
ros anos da atividade valdense em Pederobba: suas esposas 
somente ingressaram como membros em 1882, conforme 
a listagem elaborada em 1884. Porém, houve esposas de 
valdenses muito fervorosas que permaneceram no catoli-
cismo, como a mulher de Michele Marcon.

Há vários elementos que confirmam tal fato. No re-
latório enviado pelo pastor responsável por Pederobba ao 
Comitê de Evangelização, referente a 1886, diz-se que o 
futuro da estação é incerto, entre outras razões, porque “as 
mulheres dos nossos irmãos, ainda que recebam bem o pas-
tor, não têm coragem de romper com o catolicismo”40. Essa 
parece ter sido também a opinião de Michele Marcon, o 
qual, em carta datada de 1º de dezembro de 1880, diz que 
a atividade de Francesco Pugno despertou entusiasmo “até 
entre as mulheres, que até então nem queriam ouvir falar do 

39	 Com exceção das duas condessas, Caterina e Teodolinda, mãe e filha.
40	 AHIV. Relatório Anual do Comitê de Evangelização. 1886, p. 27.



111

Evangelho”41. A mesma percepção existia nos meios católi-
cos. Em relatório elaborado em agosto de 1882 pelo pároco 
de Pederobba, Antonio Serraglio, para a visita pastoral do 
bispo Giuseppe Callegari, da Diocese de Treviso, consta 
breve menção ao protestantismo em Pederobba, mas se diz 
que a “seita protestante desaparecerá em breve, porque nas 
próprias famílias as mulheres são religiosas e educam cato-
licamente os filhos”42. Significativamente, como se verá a 
seguir, o mesmo vai se repetir no Brasil: uma predominân-
cia masculina entre os aderentes ao protestantismo e uma 
certa resistência de algumas mulheres.

Falta ainda discorrer sobre a região do Alto Friuli e so-
bre a localidade de Poffabro. Embora o número de adeptos 
não tenha sido tão grande quanto na área de Pederobba, 
ali houve algumas especificidades que merecem registro. 
A primeira é o fato de ser uma área montanhosa, de difícil 
acesso, o que fazia com que os pastores de Veneza somente 
conseguissem ir lá uma ou duas vezes ao ano. As comu-
nidades eram pequenas, com cinco ou dez pessoas cada. 
Ainda, as condições pareciam particularmente duras em 
relação ao sentimento antiprotestante, conforme os relatos 
pastorais. Em Andreis, em 1878, um colportor foi recebido 
com gritos, ameaças e batidas de martelo nos sinos para 
fazer barulho (Relazione Annua, 1878, p. 26). Em 1880, 
afirmava-se no relatório anual que os irmãos na fé tinham 
receio em manifestar sua crença publicamente, por medos 
de ameaças, inclusive, das autoridades públicas (Relazione 
Annua, 1880, p. 31). O quadro permanecia o mesmo em 
1887, no final da década (Relazione Annua, 1887, p. 39). 
Em Poffabro, em 1894, localidade onde havia então somen-
41	 AHIV. Pasta Pederobba: carta de Michele Marcon a Matteo Prochet. 1º 

de fevereiro de 1880. Tradução do autor.
42	 ARQUIVO HISTÓRICO DA DIOCESE DE TREVISO. Pastas de 

Relatórios das Visitas Pastorais: relatório prévio elaborado para a visi-
ta do Bispo Giuseppe Callegari a Pederobba, pelo pároco local, Antonio 
Serraglio. Agosto de 1882. Tradução do autor.



112 

te quatro valdenses de uma mesma família, um colportor 
enfrentou a hostilidade da população, que lançava gritos 
e insultos, até que decidiu ir embora (Relazione Annua, 
1894, p. 42). O Alto Friuli parecia ser um terreno mais pe-
rigoso para um protestante do que a província de Treviso.

Outro aspecto distintivo nos relatos dos pastores, 
como já mencionado, é a constante menção à migração 
temporária. Nos relatórios supracitados, menciona-se que 
os homens do Friuli iam em busca de trabalho para o Tirol 
Alemão, Bósnia, Tessália, Grécia e até para a Síria. Não há 
especificação de que tipo de trabalho era prestado nesses 
locais, se em ferrovias ou atividades mais específicas. No 
entanto, conforme os relatos que chegavam ao comitê de 
evangelização, durante alguns meses do ano, os povoados 
montanhosos e pedemontanos do Friuli se esvaziavam de 
homens.

Imagem 18 – Aspecto da localidade de Poffabro

Fonte: Wikipedia (2024b).

Poffabro é importante para o presente estudo por ser 
o local de origem da família de Eugenio Brun (apelido de 
família Danelon), imigrante valdense estabelecido na Colônia 



113

Dona Isabel, em 1879, e, posteriormente, membro funda-
dor da igreja metodista de Bento Gonçalves. É dele a carta 
mais antiga e mais extensa, que foi conservada no Arquivo 
de Torre Pellice, entre aquelas escritas por pessoas que 
emigraram para o Brasil. Em 30 de dezembro de 1874, 
ele escreveu longa missiva ao presidente do Comitê de 
Evangelização, relatando, em tom de censura, que aque-
la era a terceira carta que escrevia, sem resposta quanto 
às primeiras. A carta de Eugenio é aquela na qual mais se 
acentuam os aspectos doutrinários da nova fé. Ele afirmava 
ter descoberto o embuste da religião romana e suas con-
tradições, que seus companheiros de crença liam a Bíblia, 
mas que, em Poffabro, não se sabia como fazer os ritos da 
Santa Ceia, nem como desvincular-se formalmente do 
catolicismo e aderir a uma igreja evangélica. A carta é re-
cheada de citações bíblicas, declarações de fé e pedidos de 
orientação. Embora também redigida no mesmo tom altivo 
das demais, aqui se pediam instruções. Eram evangélicos 
“novos crentes”, como dizia Eugenio, que buscavam saber 
como ser evangélicos. Nessa carta, também, externou a 
vontade de ter um ministro no lugar, mas a condição lo-
cal friulana era observada: o autor referiu que, diante da 
injúria suprema que era a própria palavra “protestante”, 
seria mais seguro para um pastor, naquele momento, enviar 
instruções por escrito. Interessante também é notar como 
Eugenio louvava a liberdade de crença que existia no novo 
Estado italiano, assim como expressava o desejo de que o 
ensino laico implantado por ele se expandisse, de forma a 
ampliar o horizonte mental das pessoas e que elas pudes-
sem efetivamente entender o que liam43.

Os homens que se tornaram valdenses e emigraram 
para o Brasil possuíam um bom grau de cultura formal – vi-

43	 AHIV. Pasta Poffabro: carta de Eugenio Brun ao Ministro Presidente. 30 
de dezembro de 1874.



114 

sível nas cartas escritas – e uma boa dose de espírito crítico, 
que servia para sublinhar o que chamavam de incoerências 
do catolicismo, mas também para cobrar atitudes especí-
ficas dos representantes da nova religião a que aderiram. 
Pareciam também altamente motivados, em um sentido 
ideológico-anímico, como se a descoberta do princípio do 
sacerdócio universal dos crentes do Protestantismo44 lhes 
insuflasse ânimo, força e autoestima. Se a Igreja Evangélica 
na Itália não fosse capaz de lhes fornecer um pastor resi-
dente, Deus guiaria os seus destinos até outro lugar onde 
isso fosse possível.

O atendimento religioso a esses imigrantes italianos 
protestantes não foi fornecido pela sua Igreja Valdense de 
origem – que nunca teve presença institucional no Brasil 
–, mas sim por uma denominação evangélica oriunda do 
mundo anglo-saxão, em busca de expansão na América 
Latina e, em especial, no seu Cone Sul.

3.4 A Igreja Metodista na Inglaterra e nos Estados 
Unidos

O processo de industrialização acelerado vivenciado 
pela Grã-Bretanha, já em meados do século XVIII, acar-
retou mudanças e pressões no tecido social: êxodo rural, 
longas jornadas de trabalho, participação intensa de traba-
lho feminino e infantil. Foi uma grande mudança ocorrida 
em poucas décadas e que, entre outras repercussões, teve 
impacto no perfil religioso das Ilhas Britânicas. A religião 
oficial era o Anglicanismo, desde o reinado de Henrique 
VIII, no século XVI, na Inglaterra, País de Gales e Irlanda, 
e a Igreja Presbiteriana na Escócia. Havia minorias cató-

44	 Aqui, faz-se referência à doutrina luterana do sacerdócio universal dos 
crentes, segundo a qual todo crente é um ministro de Deus e administra-
dor de sua palavra, não se tratando de uma atribuição somente de uma 
classe sacerdotal.



115

licas, em especial na Irlanda, e as guerras civis do século 
XVII permitiram a emergência de grupos protestantes não 
conformistas, como os congregacionalistas e batistas. No 
entanto, nenhum desses grupos teve tanto impacto na vida 
britânica a longo prazo quanto o movimento metodista.

O fundador do movimento metodista foi o clérigo an-
glicano John Wesley, nascido em Epworth, em 17 de junho 
de 1703 e falecido em 02 de março de 1791, em Londres. 
Criado em uma família piedosa, filho de um ministro an-
glicano, estudou teologia em Oxford. Naqueles anos, John, 
seu irmão Charles e George Whitefield se reuniam com 
outros estudantes para jornadas de orações de estudos, de 
forma sistemática e metódica, surgindo daí a alcunha do 
“grupo dos metodistas”. Em 1728, ele ingressou no mi-
nistério anglicano e, entre 1736 e 1738, viveu na Virgínia, 
colônia britânica na América do Norte. No seu retorno à 
Inglaterra, ocorreu um ponto de virada na sua vida. Em 
uma reunião na Rua Aldersgate, em Londres, na noite 
de 24 de maio de 1738, enquanto era lido o prefácio do 
comentário de Lutero sobre a Epístola de São Paulo aos 
Romanos, John Wesley sentiu seu “coração aquecido” e 
registrou o que segue em seu diário:

Cerca das oito e quinze, enquanto ouvia a preleção sobre 
a mudança que Deus opera no coração através da fé em 
Cristo, senti que meu coração ardia de maneira estranha. 
Senti que, em verdade, eu confiava somente em Cristo 
para a salvação e que uma certeza me foi dada de que Ele 
havia tirado meus pecados, em verdade meus, e que me 
havia salvo da lei do pecado e da morte. Comecei a orar 
com todo meu poder por aqueles que, de uma maneira 
especial, me haviam perseguido e insultado. Então testi-
fiquei diante de todos os presentes o que, pela primeira 
vez, sentia em meu coração45.

45	 CHRISTIANITY. O coração de John Wesley estranhamente aqueci-
do. 2023. Disponível em: https://www.christianity.com/church/church- 
history/timeline/1701-1800/john-wesleys-heart-strangely-war-
med-11630227.html. Acesso em: 28 abr. 2024.

https://www.christianity.com/church/church-history/timeline/1701-1800/john-wesleys-heart-strangely-warmed-11630227.html
https://www.christianity.com/church/church-history/timeline/1701-1800/john-wesleys-heart-strangely-warmed-11630227.html
https://www.christianity.com/church/church-history/timeline/1701-1800/john-wesleys-heart-strangely-warmed-11630227.html


116 

Esse tipo de experiência de arrebatamento é uma cons-
tante nas narrativas dos convertidos ao protestantismo, e é 
relatada, inclusive, em relação a um imigrante italiano esta-
belecido em Dona Isabel. De toda forma, foi a partir dessa 
experiência que a vida de Wesley mudou. Ele se tornou 
um pregador ativo e um reformador de costumes. Para ele, 
a chave da reforma social era a conversão dos indivíduos, e 
esta, por sua vez, se daria por meio de um aperfeiçoamento 
moral e educacional constante e da atuação do indivíduo 
como sujeito ativo de melhora no seu ambiente social.

Dentro dessa perspectiva, uma das atitudes iniciais 
de Wesley foi romper – não sem grandes dúvidas pesso-
ais – com parte do formalismo ritual da Igreja Anglicana. 
Pregava em locais públicos, em especial nas praças e na 
saída das minas de carvão, aos trabalhadores que termina-
vam suas longas jornadas de trabalho, levando as palavras 
do Evangelho a pessoas que pouco frequentavam as igrejas. 
Junto a seu irmão Charles Wesley e a outros adeptos, ele se 
engajou em diversas campanhas de impacto social na Grã-
Bretanha. Os metodistas promoveram a criação de institui-
ções de amparo aos pobres e enfermos, envolveram-se em 
campanhas contra o uso de álcool e os jogos de azar, atua-
ram junto ao Parlamento no sentido da proibição da escra-
vidão e, em especial, dedicaram grandes forças e energias 
à promoção do ensino e à reforma do sistema educacional 
britânico (Reily, 1981, p. 147-170). Para além da caracte-
rística de avivalismo e de cultivo de uma piedade anterior, 
o Metodismo foi, na Inglaterra dos séculos XVIII e XIX, 
um grande promotor de transformações na sociedade.

A teologia metodista representou a confluência de três 
grandes influxos, o do arminianismo, o do puritanismo in-
glês e o do pietismo alemão. Do primeiro, herdou a noção 
de que a salvação final não depende da vontade exclusiva 
de Deus, mas sim da vontade humana de alcançá-la. Do 



117

segundo, herdou o peso das obrigações morais e de condu-
ta correta, bem como da responsabilidade social que disso 
resulta. Por fim, do pietismo, herdou a ênfase no cultivo 
da fé íntima e da perfeição individual como veículo para 
obtenção da salvação como realidade presente. Como se 
vê, há uma imensa atribuição de responsabilidade ao in-
divíduo, que precisa atuar ativamente em si e no mundo 
circundante para promover o Reino de Deus (Mendonça; 
Velásquez Filho, 1990, p. 88-93).

Mesmo com toda a retórica em torno da santificação 
progressiva e do cuidado em não ofender as hierarquias 
eclesiásticas, a atuação dos metodistas sofreu críticas de di-
ferentes origens. Wesley foi proibido de pregar em igrejas, 
os membros do movimento sofreram críticas e restrições 
de parte do clero anglicano. No entanto, por insistência 
do próprio Wesley, não foi criada uma igreja autônoma; 
o Metodismo inglês somente se separou formalmente da 
Igreja Anglicana depois da morte do fundador.

Imagem 19 – John Wesley pregando aos indígenas da Virgínia durante 
sua estadia nos Estados Unidos. É exatamente o mesmo tipo de cena, 

de pregação ao ar livre, que se verá em outras representações de 
Wesley na Inglaterra.

Fonte: Wikipedia (2024c).



118 

Outro foco de crítica veio de contemporâneos e ana-
listas posteriores, especialmente os marxistas, para os quais 
a insistência do metodismo na santificação, a partir de uma 
disciplina metódica, especialmente no trabalho, ajudou a 
criar uma classe trabalhadora disciplinada, conformada e 
pouco receptiva às alternativas apresentadas pelos movi-
mentos de trabalhadores mais radicais, que se inclinaram 
para uma orientação socialista (Fry, 1982, p. 29-37). De 
toda forma, o movimento metodista progrediu, tornan-
do-se um interlocutor poderoso, por vezes temido, pelo 
acesso que seus membros aprenderam muito cedo a ter aos 
poderes públicos, em especial ao Legislativo.

Além do Reino Unido, o movimento metodista cedo se 
expandiu para as colônias inglesas na América do Norte, ao 
menos desde 1760, sendo que os seus três grandes líderes, 
os dois irmãos Wesley e George Whitefield, residiram lá. Os 
metodistas da América tiveram sua autonomia formal qua-
se meio século antes dos ingleses: devido à independência 
americana, em 1784, e à consequente impossibilidade dos 
colonos americanos de permanecerem na Igreja Anglicana, 
cujo chefe era o Rei da Inglaterra. O próprio Wesley prepa-
rou um livro de culto e um estatuto para a Igreja Metodista, 
organizando-a na forma episcopal, conforme a tradição 
anglicana. À semelhança das demais denominações pro-
testantes nos Estados Unidos – e diferentemente da Europa 
– a Igreja Metodista não se estruturou como uma religião 
de Estado, mas como uma denominação ao lado de outras, 
em competição entre si.

Inicialmente estabelecidos na Costa Leste, onde se 
concentrava a colonização britânica, a grande expan-
são territorial experimentada pelos Estados Unidos, na 
primeira metade do século XIX, representou uma ampla 
possibilidade para a Igreja Metodista. A conquista de no-
vos territórios levou ao imenso deslocamento populacional 



119

conhecido como Marcha para o Oeste, com dezenas de 
milhares de pessoas se movimentando em busca de terras, 
metais preciosos e novas possibilidades de vida. Todas as 
denominações protestantes procuraram acompanhar esse 
movimento, tendo em conta a convicção de que era neces-
sário conquistar a América do Norte, de costa a costa, para 
o Reino de Deus. Porém, nem todas obtiveram o mesmo 
grau de sucesso:

As Igrejas tradicionais, já instaladas em território nor-
te-americano, não estavam teologicamente preparadas 
para o desempenho daquela missão. Nem os puritano-
-avivalistas, nem os arminiano-avivalistas deixavam de 
ser movimentos extremamente acadêmicos e elitistas 
e, portanto, incapazes de tal aventura. Havia, contudo, 
um grupo religioso que começava a lançar raízes em solo 
norte-americano e estava disposto a fazer isso: os meto-
distas (Mendonça; Velásquez, 1990, p. 93).

A teologia metodista original, reformulada em solo 
americano, apresentava-se de maneira simplificada, insis-
tindo na santificação progressiva do indivíduo e na ideia 
de que a salvação estaria ligada à experiência da fé e de seu 
testemunho pelas obras no cotidiano. Essa doutrina mais 
simplificada foi levada ao Oeste e ao Sudoeste do território 
americano por pregadores a cavalo, sem grande grau de 
instrução formal, mas capazes de falar diante do povo de 
maneira improvisada, levando em sua bagagem somente a 
Bíblia, o livro de Disciplina Metodista (contendo as regras 
de organização) e o Hinário Metodista. Era o tipo de prega-
dor ideal para uma sociedade em formação, com as pessoas 
dispersas em povoados. Os pregadores eram itinerantes, 
percorrendo longos roteiros de atendimento chamados cir-
cuitos, daí o nome de circuit riders. Essa estrutura de aten-
dimento foi mantida no Brasil e na colônia italiana gaúcha 
(Mendonça; Velásquez, 1990, p. 97-99).



120 

O pregador metodista se tornou muito popular e, 
aos poucos, foi se estabelecendo nas comunidades que 
iam surgindo, espalhando-se com vigor pela maior parte 
do país. Depois da Guerra de Secessão (1861-1865), a 
Igreja Metodista tornou-se “a mais poderosa denomina-
ção americana, seja pelo número de adeptos e sua obra 
educativa, seja pelo seu poder econômico” (Mesquida, 
1994, p. 101). Migrou para os EUA também a visão da 
educação como forma de transformação dos homens, ten-
do sido fundadas mais de duzentas instituições escolares 
metodistas entre 1831 e 1870. Esse crescimento foi tão 
vertiginoso que provocou um amálgama conceitual entre 
metodismo, espírito americano e expansão da civilização 
cristã. Os povos de língua inglesa e os Estados Unidos pro-
testantes seriam um novo Israel, instrumento divino para a 
redenção da humanidade. A teologia e a prática pastoral 
metodistas influenciaram fortemente todas as outras deno-
minações evangélicas e o próprio modo de vida americano 
(Mesquida, 1994, p. 103-104). Os Lions e Rotary Clubes, 
a Associação Cristã de Moços, o Exército da Salvação, a 
forte noção de serviço e responsabilidade comunitária são 
todos filhos, mais ou menos diretos, da pregação metodista. 
Nem mesmo a secessão da parte sul da Igreja Metodista 
Americana, em 184446, provocada por questões ligadas à 
licitude da posse de escravos, interrompeu o crescimento 
da denominação, que se tornou a maior igreja evangélica 
dos Estados Unidos, durante grande parte do século XIX. 
Sendo a maior e a mais rica – porque era a que contava 
46	 A igreja original continuou com o nome de Igreja Metodista Episcopal; 

as comunidades secessionistas constituíram a Igreja Metodista Episcopal, 
Sul. A divisão da Igreja Metodista, pela sua ampla difusão em todo o país, 
foi vista como um prelúdio para a secessão que levou à Guerra Civil, sendo 
que a reunificação dos dois ramos somente ocorreu em 1939. Enquanto a 
Igreja no Norte teve sua atuação pastoral amplamente influenciada pelas 
ideias do Evangelho Social, os sulistas trabalharam com grande ênfase na 
piedade individual, na conversão sincera e elevada ética pessoal. Como se 
verá a seguir, ambas as vertentes estiveram presentes no Brasil.



121

com número superior de contribuintes – a Igreja Metodista 
se engajou com grande força no movimento missionário 
dentro e fora dos EUA, fenômeno que iniciou por volta 
dos anos 1820, avançou século XX adentro e teve grande 
impacto na América Latina.

3.5 O século XIX e a Era Missionária
O movimento que se convencionou chamar de Era 

Missionária coincidiu temporalmente, em grande medida, 
com o auge da expansão colonial europeia e americana so-
bre o mundo. Ao lado da superioridade econômica, militar, 
científica e tecnológica do Ocidente, também houve in-
tenso debate sobre a importância de se reconhecer a supe-
rioridade religiosa do Cristianismo Ocidental como parte 
do fardo do homem branco. Isso se manifestou de diversas 
formas.

O Catolicismo Romano se engajou em projetos de 
missão na África, na Ásia e no Continente Americano, em 
especial, a partir de ordens religiosas francesas, italianas e 
alemãs. Para o continente americano, além de um influxo 
já anterior, no sentido de atendimento às populações indí-
genas, os missionários católicos foram chamados também 
para reforço das dioceses locais, para auxílio na fundação e 
na ampliação de escolas e, mais especificamente, para aten-
dimento a grupos de emigrantes. Entre esses últimos, um 
bom exemplo é a Pia Sociedade de Missões, criada pelo 
Bispo de Piacenza, Giovanni Battista Scalabrini, em 1887, 
com o objetivo de atender aos emigrados italianos (Signor, 
1984, p. 146-152).

As igrejas evangélicas territoriais/estatais também 
participaram desse esforço missionário, especialmente, a 
Igreja da Inglaterra, a qual tinha pontos de apoio em todo 
o Império Britânico. Algo semelhante aconteceu com os 
valdenses, que, como visto anteriormente, enviaram pasto-



122 

res para suas colônias do Uruguai e da Argentina. Também 
é o caso dos luteranos das casas de missão de Barmen e 
Basileia, que tanto impacto tiveram na organização eclesi-
ástica das comunidades de origem luterana no Brasil e, em 
especial, no Rio Grande do Sul (Hunsche, 1981, p. 30-33; 
Hundert Jahre, 1924, p. 472-476).

No entanto, o grande papel desempenhado na Era das 
Missões foi executado pelas igrejas protestantes de língua 
inglesa dos Estados Unidos: a Episcopal, a Metodista, a 
Presbiteriana, a Batista, a Congregacional e a Assembleia 
de Deus. Elas dispunham de algumas vantagens e caracte-
rísticas diversas em relação a suas congêneres europeias. A 
primeira delas talvez seja o fato de não serem uma igreja ofi-
cial de um país, representante de algum estado específico, o 
que poderia deixar os grupos nacionalistas mais tranquilos. 
A segunda diz respeito ao fato de serem originárias de um 
país que vivia um surto de desenvolvimento econômico, 
no qual as contribuições que formavam a base de susten-
tação financeira da igreja eram oferecidas em moeda forte. 
A terceira é o diferente tipo de motivação para a atividade 
missionária.

Desde a elaboração do Mayflower Compact, os colo-
nos que se dirigiam aos Estados Unidos, especialmente os 
protestantes, eram fortemente influenciados pela ideia da 
conquista daquela terra para Deus, de costa a costa, como 
uma possibilidade de reorganização do mundo sem as limi-
tações da Europa, por critérios cristãos. A sucessão de vitó-
rias obtidas pelos Estados Unidos – o sucesso na Guerra de 
Independência, a multiplicação de seu território por cinco, 
o vertiginoso aumento da população, da produção indus-
trial e agrícola, das comunicações e das invenções – deram 
ao americano médio, e certamente a suas elites, a noção de 
que sua nação havia sido abençoada com um dom especial 
por Deus, logo tinha o poder-dever de levar essa mensagem 



123

de superioridade ao mundo. Não é à toa que o próprio Max 
Weber escreveu a segunda e a última parte de seu clássico 
A ética protestante e o espírito do capitalismo após retornar de 
uma visita à exposição universal de Saint Louis, em 1904, 
e de uma longa viagem de trem pelo Meio Oeste norte-a-
mericano, onde verificou in loco essa crença em uma alian-
ça sagrada entre o sucesso econômico dos EUA e sua vida 
religiosa vibrante (Ferguson, 2021, p. 306-307).

Essa visão perpassou todas as denominações protes-
tantes americanas, em graus diversos. Mas, certamente, 
em nenhuma delas, a identificação foi maior do que na 
Igreja Metodista. A partir da Guerra Civil, uma quanti-
dade desproporcional de metodistas ou de pessoas ligadas 
a eles estiveram na Presidência dos Estados Unidos ou em 
esferas mais altas na tomada de decisões, de forma que essa 
matriz religiosa informou muitas definições de políticas e, 
em um efeito reverso, fez com que o protestantismo fosse 
visto, de certa maneira, como uma “religião da República”. 
Os americanos protestantes eram chamados para uma altís-
sima missão divina:

O povo de língua inglesa, mais do que qualquer outro, 
teria sido objeto da “vocação” de Deus e encarregado de 
propagar a ideia da marcha de uma civilização cristã em 
marcha para a perfeição. A Igreja Metodista, na qualida-
de de igreja dominante, estava estreitamente identifica-
da com esta concepção de destino dos Estados Unidos. 
Os metodistas estavam também convictos de que entre 
os povos de língua inglesa os Estados Unidos eram a ex-
pressão mais elevada da civilização anglo-saxônica, des-
tinada a conquistar o mundo (Mesquida, 1994, p. 103).

Animadas pelo aspecto conversionista das suas doutri-
nas, no sentido de ser necessário expandir o Reino de Deus, 
todas as grandes denominações protestantes partiram para 
a organização de comitês para missões a serem realizadas 
nos mais diversos pontos do globo. Um imenso esforço hu-
mano, financeiro e logístico foi feito para concretizar essa 



124 

empreitada. Embora esse empenho já existisse desde a dé-
cada de 1820, foi após a Guerra Civil Americana que ele se 
tornou um fenômeno massivo.

Dessa forma, espalhou-se pelo mundo a figura do mis-
sionário protestante, de hábitos austeros, roupas escuras, 
que falava a língua nacional com algum grau de sotaque e 
promovia a distribuição de Bíblias. Estas, aliás, frequen-
temente editadas pela Sociedade Bíblica Britânica e 
Estrangeira, fundada em 1804, e pela Sociedade Bíblica 
Americana, fundada em 1816, para distribuição gratuita 
ou a baixo custo.

O volume de recursos destinado à empreitada era im-
pressionantemente vasto. A consulta de alguns números do 
Relatório Anual da Junta de Missões, somente referente à 
Igreja Metodista Episcopal (Norte), mostra relatórios de 
cerca de 600 páginas, com quantidades impressionantes 
de informações sobre as condições das missões em prati-
camente todos os países do globo, com indicações dos mis-
sionários atuantes e da quantidade de membros de cada 
comunidade. Tudo isso relativamente a apenas uma das 
denominações evangélicas norte-americanas.

A atividade missionária americana atingiu diversos lu-
gares do planeta. A China, país mais populoso do globo, foi 
uma prioridade dos missionários. Provavelmente, nenhum 
outro país teve tantas missões estrangeiras em seu solo, pro-
testantes em sua maioria. Já nos anos finais do século XIX, 
elas se aproximavam de duas centenas (Ferguson, 2021, p. 
328). A China é um bom exemplo de como havia um amál-
gama entre religião e império, por assim dizer. A expansão 
das missões americanas na China se deu em um momento 
no qual o governo americano lutava por uma política de 
“portas abertas” naquele país, sem cessão de portos exclu-
sivos ou áreas comerciais ou de influência preferenciais.



125

A situação da América Latina, nesse cenário, demo-
rou um pouco mais a se consolidar. Ainda que as últimas 
décadas do século XIX tivessem um desenvolvimento da 
presença de missões protestantes americanas – e algumas 
europeias –, nos meios missionários, debatia-se se os países 
predominantemente católicos deveriam ou não ser área de 
missão. A discussão foi primeiro posta em uma Conferência 
em Edimburgo, no ano de 1910, dominada pelas correntes 
missionárias europeias, quando se deliberou que os esforços 
missionários deveriam ser voltados para terras não-cristãs, 
e a América Latina já seria terreno evangelizado. Houve 
muita controvérsia e, em uma conferência convocada na 
cidade do Panamá, em 1916, com maciça presença de pro-
testantes do continente americano, decidiu-se em sentido 
oposto. A América Latina Católica, conforme exposto no 
mapa na sequência, seria praticamente dominada por uma 
espécie conspurcada de Cristianismo, merecendo ser obje-
to de evangelização tanto quanto os não-cristãos da África 
e Ásia (Reily, 2003, p. 248). O quanto o interesse político 
norte-americano no continente e a Doutrina Monroe po-
dem ter pesado para que se tenha chegado a essa conclusão 
é interessante especular. De toda forma, os metodistas, em 
particular, foram de um apego literal às palavras de John 
Wesley, seu fundador: “O mundo é minha paróquia”. 
Tanto é assim que a Era Missionária é frequentemente 
mencionada, na literatura especializada americana, como 
Era Metodista.



126 

Imagem 20 – América Latina no início do século XX

Fonte: Wmpl (2014).

Especificamente em relação à América Latina, a pre-
sença do missionário protestante – e em alguma medida, 
também do colono protestante – se inseriu em um contexto 
mais amplo de luta entre diferentes grupos, com diferentes 
concepções de Estado e confessionalidade. Em relação ao 
Brasil, a questão será detalhada melhor no próximo sub-
capítulo. No entanto, cabe aqui mencionar que, em países 
como a Argentina, o Uruguai e o Peru, a presença dos pro-
testantes era vista, por parte da sociedade, como uma força 
modernizadora, liberal, portadora de diversos valores – de 
ética profissional, métodos de ensino e trabalho superiores, 
instituições mais evoluídas do ponto de vista político, se-
paração entre Estado e Igreja, laicidade da educação e das 



127

instituições, liberdade de culto e de imprensa – que poderia 
e deveria ser emulada pelas jovens repúblicas latino-ame-
ricanas. Os opositores desses grupos eram, resumidamen-
te, aqueles que viam, nas decorrências da Reforma e da 
Revolução Francesa, uma decadência do mundo ocidental, 
sem falar no perigo de uma dominação americana sobre 
todo o continente americano (Vieira, 1980, p. 209-211). 
Debates como esse ocorreram no Uruguai quando houve a 
imigração dos valdenses, a partir dos anos 1850, e se esten-
deram, nas décadas seguintes, ao Brasil, a única monarquia 
da região e um dos países onde o catolicismo era a religião 
oficial, ainda que sob condições especiais.

3.6 O cenário religioso no Brasil quando da chegada 
dos italianos

Entre as potenciais vantagens que o imigrado italiano 
poderia encontrar no Brasil, havia o fato de se estabele-
cer em um país de maioria de tradição católica. Um dos 
principais legados que a colonização portuguesa trouxe foi 
a Igreja Católica, religião oficial de Portugal. Já na expe-
dição que levou à fundação de Salvador, em 1549, havia 
clérigos católicos com designação oficial e planos urbanos 
com espaços reservados para a construção de igrejas cató-
licas. Portugal, onde a Reforma não conseguiu se enraizar, 
criou sua principal colônia nos moldes da matriz religiosa 
da metrópole, acrescida de uma forte presença, produto da 
Contrarreforma:  os jesuítas. As tentativas de fixação de 
protestantes estrangeiros (reformados holandeses na Bahia 
e em Pernambuco, no século XVII, e huguenotes franceses 
no Rio de Janeiro, no século XVI) foram efêmeras, apenas 
enquanto durou esse domínio estrangeiro.

A fixação da população, a partir de um longo litoral, as 
grandes distâncias e as dificuldades de conseguir clero fize-
ram com que a estrutura eclesial brasileira se estruturasse, 



128 

ao menos até o século XIX, de forma pouco rígida. Ainda 
que fosse formada aos poucos uma rede de paróquias, hos-
pitais e escolas ligada à Igreja Católica, a sua densidade 
nunca pôde se comparar àquela existente nos países católi-
cos europeus, a exemplo do Norte da Itália.

Portanto, no século XIX, o Brasil era um país de am-
pla maioria católica, de religião oficial católica, porém isso 
não significava homogeneidade, uniformidade e muito 
menos harmonia. O primeiro elemento a considerar é algo 
que o Império Brasileiro herdou do Reino de Portugal, o 
Padroado, instituição que remonta ao século XII, a partir 
da qual as monarquias ibéricas estabeleceram uma aliança 
com a Santa Sé. A Coroa promoveria e protegeria as inicia-
tivas religiosas católicas, assim como reconheceria o papel 
privilegiado e oficial da Igreja Católica em suas explorações 
ultramarinas e nas terras que viessem a ser descobertas. 
Em contrapartida, no caso português, a Coroa enfeixava 
grande poder na administração eclesiástica, fixando limites 
de dioceses, nomeando bispos, tornando o clero uma classe 
assalariada da monarquia e, particularmente, guardando 
autonomia em relação às Bulas e demais diretrizes emana-
das da Santa Sé, que precisavam ser validadas (placetadas) 
pelo monarca local. Paulatinamente, ao longo dos séculos, 
a função de mútuo apoio entre ambas as instituições perdeu 
o equilíbrio inicial, com o favorecimento da monarquia, fi-
cando a estrutura eclesiástica basicamente subordinada ao 
Estado (Véscio, 2001, p. 113-117).

A instituição do padroado, de certa forma, coaduna-
va-se com o tipo de clero que existia no Brasil, de inspira-
ção jansenista. O jansenismo é o nome dado ao movimento 
de renovação e reavivamento realizado dentro da Igreja 
Católica no século XVII, baseado nas ideias do bispo de 
Ypres, Fleming Cornelius Otto Jansen, o qual, segundo o 
missionário Émile Léonard, tinha três características fun-



129

damentais: piedade austera, incentivo à leitura dos textos 
bíblicos e independência em relação à Roma. Boa parte 
desses padres tinha sido formada em Portugal, inclusive, 
em Coimbra, a partir do período pombalino. O próprio re-
gente Diogo Antônio Feijó era um jansenista (Vieira, 1980, 
p. 29-31).

No entanto, a relativa acomodação de forças entre o 
clero jansenista e a estrutura do Padroado sofreu uma con-
testação dos denominados ultramontanos, a partir de me-
ados do século XIX. O termo ultramontanismo remonta, 
pelo menos, ao século XI, e foi utilizado para diferenciar 
cristãos da península itálica daqueles que viviam além dos 
Alpes (ultra montes, ou seja, além das montanhas). O termo 
se notabilizou, a partir do século XIX, para designar aque-
les católicos que buscavam a liderança dos papas ou defen-
diam as suas políticas, em oposição àqueles que advogavam 
a favor de uma maior autonomia das igrejas nacionais. Os 
ultramontanos justificavam uma concentração mais acen-
tuada de poder nas mãos do papado, mas eram também

[...] contra uma série de coisas que eram consideradas 
perigosas e erradas para a Igreja. Entre esses “perigos” 
estavam o galicanismo, o jansenismo, todos os tipos de 
liberalismo, o protestantismo, a maçonaria, o deísmo, o 
racionalismo, o socialismo e certas medidas liberais pro-
postas pelo estado civil, tais como a liberdade de religião, 
o casamento civil, a liberdade de imprensa e outras mais 
(Vieira, 1980, p. 33).

Progressivamente, os ultramontanos foram se tornando 
dominantes nas estruturas eclesiásticas brasileiras, devido à 
política da Santa Sé de promover ao episcopado prelados 
jovens que haviam estudado na Europa, em centros de 
formação de cunho ultramontano. Esses clérigos, por sua 
vez, procuraram reorientar os seminários brasileiros nesses 
mesmos moldes, de forma que o clero brasileiro, pouco a 
pouco, foi assumindo posturas mais contrárias a determi-



130 

nadas pautas que estavam em debate no cenário político 
nacional, particularmente, aquelas relativas à liberdade de 
religião e à regularidade da situação dos não católicos pe-
rante a lei (Véscio, 2001, p. 110-112).

A abertura dos portos de 1808 havia criado uma situ-
ação de fato não propriamente regulamentada, com o fun-
cionamento de capelanias protestantes para marinheiros e 
comerciantes britânicos e norte-americanos. No entanto, 
foi com a chegada de colonos protestantes suíços em Nova 
Friburgo, em 1818, e alemães em São Leopoldo, em 1824, 
que algumas questões se colocaram de forma mais concre-
ta, como a legitimação dos casamentos dos protestantes, a 
pregação e a edificação de templos.

Após marchas, contramarchas e longos debates legis-
lativos, que demoraram mais de uma década, foi publicado 
o Decreto nº 3.093/196347, o qual disciplinava o regis-
tro, para fins civis, de casamentos, nascimentos e óbitos 
dos não católicos, permitindo o cadastro de ministros de 
cada culto, para que esses atos tivessem validade pública. 
Disciplinou-se, também, a questão dos casamentos mistos 
entre pessoas do culto oficial e dos cultos tolerados, e a pos-
sibilidade de sepultamento dos não católicos em cemitérios 
públicos, em partes separadas. O livre exercício do culto foi 
algo mais complexo, porque ele, necessariamente, deveria 
ser celebrado em recinto fechado. Em São Leopoldo, em 
1864, um pastor luterano foi preso por estar vestindo tra-
je talar à frente de um cortejo fúnebre (Dreher, 2017, p. 
97). Mais complexa ainda foi a questão da edificação de 
templos. Esta permaneceu sempre vedada pelo art. 5º da 
Constituição do Império:48 “Art. 5º. A Religião Católica 

47	 CÂMARA DOS DEPUTADOS. Decreto n.º 3.069, de 17 de abril de 1863. 
Disponível em: https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899 
/decreto-3069-17-abril-1863-555008-ublicacaooriginal-74026-pe.html. 
Acesso em: 06 maio 2024.

48	 Brasil (1824).



131

Apostólica Romana continuará a ser a Religião do Império. 
Todas as outras Religiões serão permitidas com seu culto 
domestico, ou particular em casas para isso destinadas, sem 
forma alguma exterior do Templo”.

Tais disposições foram, em certa medida, ignoradas. 
Em pequenas cidades e povoados do interior do Rio Grande 
do Sul com presença luterana, havia igrejas edificadas com 
torres e sinos (Dreher, 2014, p. 125), particularmente, na 
fase final do império. No entanto, esses dispositivos per-
maneciam vigentes, permitindo que se criasse uma situa-
ção de tensão na cidade gaúcha de Santa Maria, em maio 
de 1887, quando a comunidade luterana lançou a pedra 
fundamental de um campanário a ser edificado. Porém, o 
delegado de polícia local recebeu ordens de seu superior 
em Porto Alegre para agir contra a comunidade, com base 
nos dispositivos acima transcritos (Dreher, 2014, p. 216). 
Essa situação ocorreu no mês seguinte ao início dos con-
tatos entre a Missão Metodista e os italianos imigrados na 
região colonial italiana.

A discussão sobre a conveniência de se admitir imi-
grantes protestantes estava muito acesa nessa época, de-
vido ao estabelecimento de um número significativo de 
imigrantes do Sul dos Estados Unidos, a partir de 1866, 
no município paulista de Santa Bárbara D’Oeste. Atraídos 
pela possibilidade de ter escravos e reconstruir a vida após 
o final da Guerra de Secessão, a entrada desses imigrantes 
americanos foi objeto de grande cobertura da imprensa e 
de debates públicos, em grande medida devido à propa-
lada industriosidade desses americanos e seu domínio de 
técnicas agrícolas superiores. No entanto, São Paulo era a 
província onde o ultramontanismo mais tinha fixado raí-
zes, e os imigrantes americanos, em sua totalidade, eram 
protestantes, especialmente metodistas, batistas e presbite-
rianos. Por essa razão, nos anos de 1865 a 1869, falava-se 



132 

em certos círculos da “ameaça” de uma invasão protestante 
(Vieira, 1980, p. 209-255).

A denominada Crise Religiosa da década de 1870 re-
presentou uma radicalização de posições e complexificação 
do fenômeno, pela entrada da Maçonaria na arena. Como 
visto em relação à Itália, historicamente, a Maçonaria es-
teve comprometida com determinados ideais de igualdade 
dos cidadãos perante a lei – liberdade de consciência in-
dividual e fraternidade universal – que estavam incluídos 
entre os “erros” contidos no Syllabus, anexo da Encíclica 
Quanta Cura, emitida, em 1864, pelo Papa Pio IX. Embora 
o papado já tivesse emitido outras encíclicas e bulas con-
denando a Maçonaria, o sistema do padroado fazia com 
que sua eficácia dependesse do placet do Imperador, o que 
não aconteceu. Além disso, como não existia uma oposição 
entre o clero de inspiração jansenista e a Maçonaria – havia 
padres que eram inclusive maçons –, a questão da oposi-
ção à Maçonaria– não foi colocada pela Igreja Católica 
tão gravemente até 1873, quando os bispos de Olinda e do 
Pará – respectivamente, Dom Frei Vital Maria Gonçalves 
de Oliveira e Dom Antonio Macedo Costa – interditaram 
irmandades das quais faziam parte membros maçons, com 
base em bulas não placetadas. As irmandades recorreram 
ao Imperador, os bispos mantiveram suas posições, por en-
tenderem desnecessária qualquer validação local de uma 
ordem papal, e acabaram sendo processados e condenados 
criminalmente, pena que acabou sendo comutada em 1875 
(Véscio, 2001, p. 100-108). Embora o episódio tenha cul-
minado com um recuo dos ultramontanos, ele abalou as 
relações entre o Trono e o episcopado católico brasileiro, 
assim como exacerbou a oposição entre Maçonaria e Igreja 
Católica.

Um pouco antes da imigração americana e da Questão 
Religiosa – e concomitantemente a elas – é que começa-



133

ram a se estabelecer e se expandir no Brasil denominações 
protestantes norte-americanas. Porém, ao contrário dos 
anglicanos e luteranos, tinham interesse na conversão dos 
nacionais. Pregavam em língua portuguesa, fator alta-
mente problemático para certos círculos, porque colidia 
com o princípio da confessionalidade católica do Estado 
Brasileiro. Os primeiros foram os congregacionais, ramo da 
igreja reformada estabelecida no Rio de Janeiro em 1855, 
fundada pelo escocês Robert Reid Kelly e sua esposa Sarah. 
Os presbiterianos vieram logo em seguida, em 1859, com 
a primeira igreja fundada também no Rio de Janeiro pelo 
Rev. Ashbel Green Simonton. No entanto, foi no interior 
de São Paulo que ela efetivamente se expandiu, tornando-
-se a denominação que mais se difundiu no século XIX. 
Reforçada pela presença de imigrantes americanos, ela foi, 
além disso, a primeira a ganhar autonomia em relação às 
igrejas-mãe norte-americanas, ainda em 1888. A Igreja 
Batista também iniciou suas atividades no século XIX, em 
1881, inicialmente na Bahia e, logo após, no Rio de Janeiro. 
Na mesma época, a Igreja Episcopal se estabeleceu no Rio 
Grande do Sul, em 1889 (Reily, 2003, p. 99-160).

Já os metodistas, após uma tentativa inicial de estabe-
lecimento entre 1835 e 1841, retornaram definitivamente 
em 1866, junto com os imigrantes norte-americanos, parte 
deles vinculados à Igreja Metodista do Sul dos EUA. Da 
região de Santa Bárbara d’ Oeste e Campinas, expandi-
ram-se para a região cafeeira da Mata Mineira, tornando 
a cidade de Juiz de Fora seu grande centro de formação. 
No Sudeste brasileiro, a sua estratégia de expansão deu 
clara prioridade à educação, com a fundação de colégios 
em cidades de maior porte, visando à formação de pessoas 
dentro dos parâmetros morais e culturais apregoados pe-
los missionários. Tal projeto foi apoiado por boa parte das 
elites da região Sudeste, impressionadas pelo modelo polí-



134 

tico-econômico norte-americano e convencidas da supe-
rioridade pedagógica e curricular das escolas protestantes 
sobre o ensino católico brasileiro tradicional (Mesquida, 
1994, p. 146-165).

Pouco depois, outro ramo do metodismo se insta-
lou no Rio Grande do Sul, a Igreja Metodista Episcopal 
(IME). Já estabelecida na região do Rio da Prata desde 
1864 (Piquinela, 2007, p. 108-118), a Missão Metodista 
enviou para Porto Alegre, em 1885, o pastor João da Costa 
Corrêa, nascido em Jaguarão, acompanhado de sua esposa 
uruguaia, Maria Robles, da filha de ambos, Ponciana, e de 
uma jovem professora, Carmen Chacón (Salvador, 1982, 
p. 167-169). Esse núcleo familiar se tornaria a base da pe-
quena comunidade metodista porto-alegrense.

Conforme o mesmo autor, que escreveu sobre a 
História do Metodismo no Brasil, “o decênio de 1880–
1890 pode ser caracterizado no Brasil por notável espírito 
revolucionário, tais as mudanças que se operaram na vida 
nacional, muito embora tranquilas e sem o derrame de san-
gue” (Salvador, 1982, p. 224). Com efeito, foram muitas 
as mudanças ocorridas com a Questão Religiosa, a Guerra 
do Paraguai, o crescimento do descontentamento militar 
e a Abolição da Escravatura, em relativo curto espaço de 
tempo. A República, em relação à questão religiosa, não 
diminuiu o ritmo. Em apenas um Decreto, o 119-A de 07 
de janeiro de 1890, consagrou-se a liberdade religiosa e a 
igualdade de todos os cultos perante o Estado e se extin-
guiu o Padroado49.

Na Pastoral Coletiva de 189050, a Igreja Católica reco-
nheceu o golpe recebido. Lamentou a perda de seu status 
49	 BRASIL. Decreto n.º 119-A, de 07 de janeiro de 1890. Disponível em: 

https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=DEC&numero=119-A 
&ano=1890&ato=fcf0TPB5ENrRVT1f2. Acesso em: 06 maio 2024.

50	 PERMANÊNCIA. Pastoral coletiva do Episcopado brasileiro contra 
a Liberdade Religiosa. 2023. Disponível em: https://permanencia.org.

https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=DEC&numero=119-A&ano=1890&ato=fcf0TPB5ENrRVT1f2
https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=DEC&numero=119-A&ano=1890&ato=fcf0TPB5ENrRVT1f2
https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=DEC&numero=119-A&ano=1890&ato=fcf0TPB5ENrRVT1f2
https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=DEC&numero=119-A&ano=1890&ato=fcf0TPB5ENrRVT1f2
https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=DEC&numero=119-A&ano=1890&ato=fcf0TPB5ENrRVT1f2


135

oficial, sua equiparação a todas as demais “seitas”, porém 
reconheceu que o regime do Padroado, mais do que uma 
escora, era um fardo. Nesse documento, é claramente de-
clarado que o catolicismo brasileiro, ainda inconformado, 
vai se reestruturar para ocupar o espaço perdido.

Quando o metodismo e os italianos protestantes che-
garam ao Rio Grande do Sul, o Império, muitas das suas 
estruturas e forças que representou e conteve estavam em 
dissolução e, ao mesmo tempo, em processo de reorganiza-
ção. Abriu-se um espaço de competitividade para as dife-
rentes denominações, que podiam chegar em status legal 
de igualdade, em um momento de fragilização da atuação 
da igreja dominante. É a partir dessa brecha que a Igreja 
Metodista penetrou nas colônias italianas gaúchas.

 

br/drupal/node/1327. Acesso em: 06 maio 2024.



136 

4 VALDENSES NO RIO GRANDE DO SUL E 
OS PRIMÓRDIOS DO METODISMO

4.1 Os precursores
A Igreja Metodista criada na Região Colonial Italiana 

do Nordeste Gaúcho (RCI) se desenvolveu a partir de um 
núcleo de imigrantes valdenses51, estabelecidos nessa área 
entre 1875 e 1885, ou seja, no período inicial da imigração 
italiana. A eles, posteriormente, se juntaram imigrantes 
católicos convertidos ao protestantismo no Brasil, espe-
cialmente, no período sequencial ao início da fundação da 
primeira comunidade metodista em Bento Gonçalves (27 
de março de 1889). Nesse primeiro momento, pretende-se 
descrever, brevemente, o estabelecimento desses imigran-
tes protestantes na RCI até 1887, quando ocorreu o pri-
meiro contato com a missão metodista.

Os imigrantes valdenses se estabeleceram, essencial-
mente, em quatro pontos da RCI: aqueles do Piemonte se 
radicaram na Forqueta Baixa, interior da Colônia Caxias. 
Os valdenses do Vêneto se estabeleceram na sede da colô-
nia Dona Isabel, na sua Linha Palmeiro e na Linha Afonso 
Pena (Sexta Seção) da Colônia Alfredo Chaves. Antes 
do início da atuação metodista na região, praticaram sua 
religião evangélica de forma privada ou em cultos domés-
ticos e, em certa medida, acomodaram-se ao meio católico 
circundante.

51	 Essa afirmação já constava em livros clássicos sobre a história do metodis-
mo no Brasil, como em Salvador (1982) e Jaime (1963). No entanto, em 
nenhum deles havia comprovação efetiva dessa origem valdense, muito 
menos documental.



137

Os valdenses oriundos dos vales piemonteses chega-
ram à RCI antes daqueles do Vêneto. Na realidade, três 
deles fazem parte dos primeiros grupos de italianos che-
gados ao Rio Grande do Sul. Jacques Peyrot, com nome 
italianizado como Giacomo Perotti, consta como conces-
sionário de metade do Lote nº 75 do Travessão São José, 
na Primeira Légua da Colônia Caxias. Não consta a data 
de seu estabelecimento no lote. A maioria dos concessioná-
rios daquele travessão chegou nos anos de 1875 e 1876, e 
outros, como a família de Francesco Palaoro – futuro sogro 
de Peyrot –, chegaram no final de 1877 (Gardelin; Costa, 
2002, p. 201). Com toda probabilidade, seu ingresso ocor-
reu ainda no ano de 1875, uma vez que o nome de Jacques/
Giacomo, mesmo considerando variantes, não consta no 
Livro de Registro dos Imigrantes do Núcleo Colonial de 
Nova Palmira de 1876 a 1879 (AHRS, 1989).

Conforme carta que os valdenses da Forqueta envia-
ram ao Piemonte em 1893 (Anexo B), Jacques emigrou 
com sua mãe, Catherine, nascida Pons, já viúva, ambos 
naturais do comune de Prali, no Val Germanasca, tendo ele 
nascido em 07 de setembro de 185152. Em nenhum dos re-
gistros consultados referentes à concessão de terras, consta 
a religião do concessionário. No entanto, mesmo isolado 
entre católicos, Jacques não perdeu suas convicções reli-
giosas: em situação bastante incomum para a época, ele se 
uniu à imigrante tirolesa Rosa Palaoro sem cerimônia reli-
giosa católica ou evangélica e sem registro civil, inexistente 
em Caxias à época. Ele somente realizou uma cerimônia de 
casamento católica a posteriori, depois de 1880, legitiman-
do os filhos que o casal havia tido até então (Anexo A). No 
total, tiveram 11 filhos.

52	 AHIV. Livro de registro dos atos de nascimento e batismo da pa-
róquia valdense de Prali. Ano de 1851. Seu pai também se chamava 
Jacques Peyrot e era agricultor, assim como a sua mãe.



138 

Em algum momento durante a década de 1880, a 
família de Jacques Peyrot, incluindo sua mãe, mudou-se 
da Primeira Légua da Colônia Caxias para a região da 
Forqueta Baixa53, na 17ª Légua da mesma colônia, que 
se tornaria um grande centro de atuação metodista. Era 
uma região que não estava prevista no traçado original da 
colônia, onde se interpenetravam a colonização italiana e 
alemã, a qual acabou sendo incorporada à Colônia Caxias, 
ainda que as vias de comunicação favorecessem a ligação 
com o Vale do Caí, mais do que com sua sede. A Forqueta 
Baixa é dividida em seis travessões: Boêmia, Perau, 7 
Colônias, Pedro Guedes, Portugal e 4 Colônias. Conforme 
o censo realizado na Colônia Caxias entre 1882 e 1884 e os 
registros relacionados aos pagamentos dos lotes rurais, os 
proprietários teutos predominavam nos Travessões Boêmia 
e Pedro Guedes, e os proprietários ítalos, nos demais 
(Gardelin; Costa, 2002, p. 422-429).

O Travessão Pedro Guedes, cortado pelo Arroio do 
Ouro, tornou-se uma espécie de centro nuclear na região, 
sendo posteriormente edificadas nele as capelas católica e 
metodista. Ali foi onde se concentrou a população protes-
tante da região. Nele, também se estabeleceu outro Peyrot 
oriundo da localidade de Prali, David Peyrot, filho de 
Philippe Peyrot e Marguerite Meytre, nascido em Prali em 
10 de junho de 184954. No recenseamento recém referi-
do, consta que ele se estabeleceu, em 1875, no lote 1-H 
do Travessão Pedro Guedes. Era protestante, casado com 
Ada, tendo dois filhos: Pedro e Frederico. Ada era a filha 
mais velha da família inglesa Fulcher, também evangéli-
ca, estabelecida no lote 1-G do mesmo travessão. Não é 
53	 A designação de Forqueta Baixa ou Forqueta do Caí foi dada para dife-

renciar essa localidade de outra também chamada Forqueta, a Forqueta 
“Alta”, situada na Linha Feijó e possuidora de estrada de ferro, a partir de 
1910.

54	 AHIV. Livro de registro dos atos de nascimento e batismo da paró-
quia valdense de Prali. Ano de 1849.



139

possível estabelecer precisamente a relação de parentesco 
entre David e Jacques Peyrot. Pelas informações constan-
tes no banco de dados genealógicos do AHIV, poderiam 
ser primos, mas não em primeiro nem em segundo grau. 
No entanto, eram oriundos da mesma pequena localidade e 
chegaram à Colônia Caxias no mesmo ano, não se podendo 
descartar a hipótese de que tenham vindo juntos. David 
não permaneceu na colônia, porque seu nome não consta 
no rol de fundadores da igreja metodista da Forqueta, em 
1891. No registro de casamento de seu filho Frederico, em 
1910, consta que David teria retornado à Itália55. Essa é a 
única menção referente ao seu destino.

Em maio de 1879, mais dois valdenses dos vales chega-
ram à Forqueta Baixa, os irmãos Bartolomeu e Stefano Beux, 
oriundos da localidade de Pramollo, no Val Chisone, emi-
grados solteiros e estabelecidos no Lote nº 8 do Travessão 
Perau (Gardelin; Costa, 2002, p. 425). Bartolomeu nasceu 
em 09 de setembro de 1851, e Stefano, em 15 de junho de 
1854, filhos de Michel Beux e Marianne Costabel, ambos 
agricultores56. Vieram ao Brasil a bordo do navio francês 
Jules Dufauré, que saiu de Marselha em 24 de janeiro de 
1875, com destino ao Rio de Janeiro, estando especificado 
que se tratava de imigrantes ingressados em decorrência de 
contrato celebrado com Caetano Pinto57. Não se sabe o que 
ocorreu com eles entre 1875 e 1879, quando chegaram, 
como colonos, a Caxias, havendo difusa tradição oral entre 

55	 FAMILY SEARCH. Livro de registros de casamento da paróquia católica 
de Nova Milano. Ano de 1910. Disponível em: https://www.familysearch.
org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=-
%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view. 
Acesso em: 13 maio 2024. 

56	 AHIV. Livro de Registro dos Atos de Nascimento e Batismo da paró-
quia valdense de Prali. Anos de 1851 e 1854. 

57	 FAMILY SEARCH. Barthélemy Beux. Disponível em: https://www.
familysearch.org/tree/person/memories/KZR9-KVG. Acesso em: 13 
maio 2024. Os nomes de Bartolomeu e Stefano são os números 43 e 44 da 
listagem.

https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view


140 

os descendentes da família Beux, indicando uma primeira 
transferência deles ao Uruguai, sem haver comprovação 
documental desse dado.

Na ocasião do recenseamento realizado em Caxias 
entre 1882 e 1884, Bartolomeu e Stefano já eram casa-
dos (respectivamente, com Domenica Girardi e Lucia 
Menegazzi), assim como já tinham dois filhos cada um 
(Gardelin; Costa, 2002, p. 425). Curioso é notar que o ca-
sal Bartolomeu e Domenica não se casou no catolicismo, 
nem há registro de batismo de seus filhos em igreja católica. 
No registro civil de sua filha Elisabetha, datado de julho 
1892, consta que eles haviam se casado 13 anos antes, 
perante um pastor evangélico na Forqueta58. Sendo apro-
ximadamente o ano de 1879, tudo indica que o casamento 
foi celebrado por um pastor luterano, porque não havia 
outras denominações evangélicas atuando naquela região. 
Entretanto, o casal Stefano e Lucia se casou em uma igreja 
católica em 21 de setembro de 1879, e há registro do batis-
mo de vários dos seus filhos no catolicismo59. Essa situação 
sugere que uma maior ou menor adesão às práticas religio-
sas originais dos valdenses estabelecidos na RCI dependeu 
das dinâmicas que se estabeleciam no interior das relações 
conjugais. Lucia Menegazzi nunca se tornou membro da 
Igreja Metodista criada na Forqueta em fins de 1891, ao 
contrário de seu marido e da maior parte de seus filhos. Já 
Domenica Girardi veio a ser uma protestante fervorosa até 
o final de sua vida, tanto que é a única pessoa não valden-
se a assinar a carta redigida em 1893, cujos remetentes se 
identificavam como “irmãos valdenses no Brasil” (Anexo 
B). Não é à toa que, no mesmo documento, diz-se que al-

58	 FAMILY SEARCH. Elisabetha Beux. Disponível em: https://www.fa-
milysearch.org/ark:/61903/1:1:QPQW-89N9. Acesso em: 13 maio 2024.

59	 FAMILY SEARCH. Paróquia Santo Inácio da Feliz – Batismos 1885. 
Disponível em: https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:939N-F-
8QW-CR?i=43. Acesso em: 13 maio 2024.

https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:939N-F8QW-CR?i=43
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:939N-F8QW-CR?i=43


141

gumas das mulheres originalmente católicas dos valdenses 
se converteram, outras estariam dispostas a fazê-lo, mas 
outras continuariam aferradas a sua fé original.

Na Colônia Dona Isabel, estabeleceram-se somen-
te duas pessoas de confissão originalmente valdense. A 
primeira delas foi Eugenio Brun, natural de Poffabro, no 
Friuli, que se fixou no Lote n.º 108 da Linha Jansen, em 04 
de novembro de 187860. Migrado inicialmente sem sua fa-
mília nuclear, no ano seguinte, chegou ao Brasil sua esposa 
Teresa, nascida Colussi, e seus filhos Luigi, Angela, Luigia 
e Severina, acompanhados de seu irmão Pietro, que se alo-
jou no Lote n.º 109 da mesma linha61. Pietro e Teresa foram 
qualificados na lista de bordo como agricultores. O casal 
Eugenio e Teresa teve mais dois filhos no Brasil, Giovanni 
e Ida Albina, mas não foi possível localizar o registro de ba-
tismo católico deles. Mesmo residindo a aproximadamente 
23 km da sede da colônia, permaneceram em contato com 
os demais protestantes de Dona Isabel, porque foram fun-
dadores da comunidade metodista lá estabelecida, em 27 
de março de 1889.

O outro colono valdense em Dona Isabel era Dionisio 
Baccin,62 nascido em Pederobba em 05 de abril de 1857, 
filho de Vittore Baccin e Claudia Marcon. De profissão pe-
dreiro, veio para o Brasil aos 22 anos, com seus pais e qua-
tro irmãos (Rosa, Michele, Giovanni Battista e Giacomo), 
estabelecendo-se no Lote n.º 46 da Linha Palmeiro. No 
mesmo vapor – América, chegado ao Rio de Janeiro em 

60	 AHRS. Códice C310. Não foi possível localizar o navio que trouxe 
Eugenio Brun ao Brasil.

61	 ARQUIVO NACIONAL. Divisão de Polícia Marítima, Aérea e de Fronteiras. 
Relações de Passageiros em Vapores: Porto do Rio de Janeiro: Vapor 
Strassburg. 28 de outubro de 1879.

62	 O sobrenome da família na Itália era Bacin, com apenas um “c”. É dessa 
forma que seus membros assinaram nos primeiros documentos metodistas. 
A grafia sofreu alteração no Brasil, transformando-se em Baccin, sendo 
essa a forma adotada pelas gerações seguintes.



142 

27 de maio de 187963 –, vieram diversas outras famílias 
de Pederobba e região para a colônia Dona Isabel. Entre 
elas, estavam membros das famílias Rostirolla e Fiorentin, 
aparentadas com os Baccin e os Marcon, pessoas que gra-
vitavam em torno da comunidade valdense de Pederobba, 
como Antonio Piazzetta, e outros que, sem ser valden-
ses, tornariam-se metodistas no Brasil, como o vicentino 
Antonio Premaor. Os passageiros desse navio ocuparam 
predominantemente as Linhas Palmeiro, Zamith e Paulina 
da Colônia Dona Isabel (Costa et al., 2016, p. 219-282).

Imagem 21 – Dionisio Baccin, imigrante italiano valdense 
estabelecido na Colônia Dona Isabel

Fonte: Acervo do autor [191-].

Dionisio, que era membro da igreja valdense de 
Pederobba – sua saída, como visto, foi registrada no rela-
tório referente ao ano de 1879 – casou, em Dona Isabel, 
no rito católico, com a também católica Angela Caimi, 
natural da província de Milão, em 1883. Batizaram seus 
primeiros filhos na Igreja Católica (Costa et al., 2016, p. 

63	 ARQUIVO NACIONAL. Divisão de Polícia Marítima, Aérea e de 
Fronteiras. Relações de Passageiros em Vapores: Porto do Rio de 
Janeiro: Vapor América. 27 de maio de 1879.



143

222). De sua família de origem, somente ele era protestante 
quando saiu da Itália. Não muito depois de seu casamen-
to, mudou-se para a sede da vila de Dona Isabel, onde se 
encontra arrolado no censo de 1883. Aparentemente, era 
um lugar melhor para o desenvolvimento de suas atividades 
profissionais como pedreiro (muratore), assim como para a 
prática religiosa. O seguinte relato é encontrado em obra 
clássica sobre a história do metodismo no Rio Grande do 
Sul, sendo reproduzida, quase ipsis literis, em várias obras 
posteriores:

Na mesma época, em 1887, dava-se início à obra na 
região colonial do Estado. (...) residia um grupo de 
valdenses vindo da Itália, terra da arte e da música. 
Seus nomes eram Dionisio Baccin, Francisco Busnello, 
Michele Marcon e Francisco Goron. Com esses irmãos o 
Sr. Dionisio Baccin efetuava reuniões religiosas em casa 
do irmão Giovanni Ferrari, que logo se converteu, jun-
tamente com José Cabrillo, Angelo Delagua64 e Antonio 
Premaor. Este último, não resistindo à emoção, com 
os olhos rasos de lágrimas, pedia que lhe ensinassem a 
cantar os mesmos hinos, tão belos e tão suaves para eles 
(Jaime, 1963, p. 25).

Essa atividade de Dionísio Baccin é comprovada pela 
posse de alguns livros, como uma Liturgia para o Culto 
Público Valdense, publicada pela Editora Claudiana, em 
Florença, em 1884, e que ele deu de presente, com dedi-
catória, a Antonio Premaor65. À semelhança da Itália, foi 
mantida uma pequena chama de fé evangélica, por meio 
de encontros informais e domésticos. Dionisio Baccin, 
Giovanni Ferrari e Giuseppe Cabrillo moravam em locais 
próximos entre si, na região onde seria edificado o templo 
metodista local, na década de 1890. Baccin morava na 
região do atual Bairro São Francisco; e Ferrari e Cabrillo 
viviam na atual Rua Saldanha Marinho, a cerca de uma 
64	 O nome correto é Angelo Dall’Acqua.
65	 Material pertencente ao acervo privado do Sr. Ademir Gugel, de Bento 

Gonçalves.



144 

quadra de onde se situa o templo metodista (Lorenzoni, 
1975, p. 122). No mesmo censo realizado em 1883, Dionisio 
Baccin, Giuseppe Michele Cabrillo e Giovanni Ferrari 
aparecem como moradores da sede, indicados todos como 
católicos, sendo qualificados como pedreiros os dois pri-
meiros e como alfaiate o terceiro (Caprara; Luchese, 2005, 
p. 164-165).

Por fim, chegou um grande grupo de valdenses do 
Vêneto à Colônia Alfredo Chaves, aportados no Rio 
de Janeiro, em 17 de janeiro de 1885, a bordo do vapor 
Coventina66. Eram o solteiro Francesco Goron, com 23 
anos; o casal Francesco Busnello e Maria, nascida Ghirotti, 
com 50 e 36 anos, respectivamente, e os filhos Regina, 
Giacomo, Luigi, Antonio, Maria e Fortunato, mais a 
mãe de Francesco, Regina; Michele Marcon e sua esposa 
Giustina, nascida Meneghello, com 53 e 43 anos respec-
tivamente, e os filhos Giovanni, Michelina, Nazzareno e 
Dionisio; Ambrogio Baccin e sua esposa Margarita, nas-
cida Meneghello, com 33 e 24 anos, e os filhos Eleonora e 
Emanuele. Esses 19 migrantes receberam terras na Linha 
Afonso Pena – Sexta Seção – da Colônia Alfredo Chaves 
(lotes n.º 01, 04 e 08), nas proximidades da atual comuni-
dade de Monte Bérico.

A chegada de tão grande número de valdenses, apa-
rentados com a família Baccin já estabelecida em Bento 
Gonçalves, deu novo ânimo à ideia da organização de uma 
comunidade evangélica na colônia italiana. O grupo co-
meçou a manter registros de seus mortos, sepultados em 
Alfredo Chaves e em Bento Gonçalves, ainda em 1886. 
Em 29 de fevereiro daquele ano, faleceu Regina Busnello, 
mãe de Francesco, e, em 28 de novembro do mesmo ano, 

66	 ARQUIVO NACIONAL. Divisão de Polícia Marítima, Aérea e de 
Fronteiras. Relações de Passageiros em Vapores: Porto do Rio de 
Janeiro: Vapor Coventina. 17 de janeiro de 1885.



145

Genovefa Busnello, filha de Francesco. Ainda que não se 
tenha organizado um registro de óbitos formal – afinal, não 
havia igreja constituída –, a comunidade manteve ano-
tações que foram compiladas posteriormente pelo pastor 
William Fulcher, no ano de 190967.

Além da manutenção dos registros de falecimento, 
a comunidade valdense, reforçada pela grande imigração 
de 1885, tomou outra importante iniciativa: escreveu uma 
carta ao único pastor metodista do Rio Grande do Sul soli-
citando atendimento religioso. Não se conseguiu encontrar 
essa carta nem cópia dela, mesmo após diligentes pesqui-
sas. No entanto, um pesquisador dos anos 1930 que a teve 
em mãos, João do Prado Flores, relata o que segue:

O primeiro colono valdense que se instalou em Bento 
Gonçalves – antes Colônia D. Izabel – foi o Sr. Dionisio 
Baccin, que começou a falar sobre o Evangelho a alguns 
conhecidos seus. Em seguida, a 5 de fevereiro de 1885, 
chegava um novo contingente de colonos italianos onde 
se encontravam os valdenses Francisco Busnello, Miguel 
Marcon, Ambrosio Baccin e Francisco Goron. Com 
mais estes companheiros o Sr. Dionisio Baccin iniciou 
reuniões religiosas em casa do irmão Giovanni Ferrari, 
que logo se converteu a Cristo, juntamente com os Srs. 
José Cabrillo, Angelo Dalagua, Antonio Premaor.
Esses irmãos valdenses tiveram conhecimento de que 
havia em P. Alegre um pastor evangélico e resolveram 
lhe escrever pedindo que os visitasse. Dois dos signatá-
rios da carta ainda existem:
Antonio Meneghetti, com seus 80 anos de idade e 
cuja descendência está espalhada em nosso estado por 
todos os recantos, garantindo a continuação do trabalho 
metodista.
Francisco Goron, que continua firme em sua fé. Com 84 
anos, ainda se recorda do começo do trabalho. É natural 
de Pederobba, província de Treviso, Itália, onde se con-

67	 Acervo do Museu Histórico Casa do Imigrante de Bento Gonçalves 
(AMHCI). Registro dos falecimentos dos membros da Igreja 
Metodista no Circuito de Bento Gonçalves. Compilação feita pelo pas-
tor William Fulcher.



146 

verteu com 16 anos. Lembra-se da primeira reunião que 
tiveram, do entusiasmo daqueles dias. [...]
Recebendo a carta que lhe fazia tão animador convite, 
o Dr. Corrêa aproveitou a oportunidade e foi visitá-los 
(Flores, 1937, p. 51).

Francesco Goron foi certamente signatário dessa 
carta, pela posição de liderança que exerceu no grupo 
metodista ao longo do tempo68. Já Antonio Meneghetti, 
como se verá a seguir, ingressou na comunidade somen-
te no ano seguinte à fundação, 1890. Ressalta-se que as 
afirmações de João do Prado Flores, redigidas em 1937, 
merecem especial atenção, seja porque ele teve a oportu-
nidade de entrevistar alguns desses pioneiros, seja porque 
cita documentos importantes que não foram localizados 
por este autor, como a carta escrita a João da Costa Corrêa 
e os diários dos primeiros pastores que atuaram na RCI, 
Carlos Lazzarè e Mateus Donati. Além disso, também ele 
identifica que foi a chegada da leva de imigrantes valdenses 
de 1885 que fez tomar corpo a ideia da formação de uma 
comunidade evangélica italiana.

Outra fonte, uma carta em língua alemã escrita pelo 
pastor August Ernst Kunert a um diretor de comitê mis-
sionário na Alemanha, no ano de 1891, dá notícias sobre 
a presença metodista na colônia italiana, embora de forma 
um pouco confusa, mesclando o que seriam informações 
referentes a Bento Gonçalves e outras relativas à Forqueta 
Baixa, além de mencionar 50 famílias de franceses que de-
sejavam se converter ao protestantismo, fato não referido 
em nenhuma outra fonte compulsada por este autor (Anexo 
C). De toda forma, sendo os luteranos os evangélicos mais 
geograficamente próximos dos valdenses estabelecidos na 
colônia italiana, é verossímil que Kunert possa ter inter-

68	 A participação de Francesco Goron como signatário da carta é certa, em-
bora sua idade seja citada por João do Prado Flores de forma equivocada: 
Goron tinha 76 anos em 1937 e não, 84.



147

mediado o contato entre eles e o metodista João da Costa 
Corrêa.

De toda forma, o padrão que existia na Itália se re-
petiu. Um grupo de evangélicos, estabelecidos em um pe-
queno lugar de ampla maioria católica, entrou em contato 
com os representantes de uma denominação evangélica em 
expansão, com o objetivo de obter atendimento pastoral 
permanente. No entanto, contrariamente ao que aconteceu 
na Itália com a Igreja Valdense, a denominação protestante 
contatada possuía maiores recursos materiais e humanos, 
estava ansiosa por se expandir no Rio Grande do Sul e 
respondeu rapidamente às suas demandas. Isso aconteceu 
inicialmente entre os valdenses de Dona Isabel e Alfredo 
Chaves e, na sequência, entre os de Forqueta Baixa. Em 
razão das particularidades no surgimento e no desenvol-
vimento inicial de cada núcleo, que foram logo separados 
em dois circuitos69 diferentes, eles serão analisados, em um 
primeiro momento, em segmentos separados. A partir do 
período da Revolução Federalista até o final do século XIX, 
a análise será conjunta.

4.2 A chegada do metodismo com João da Costa 
Corrêa e sua difusão em Dona Isabel/Bento 
Gonçalves e Alfredo Chaves70

A Igreja Metodista já estava estabelecida na Argentina 
e no Uruguai em 1864, tendo, desde 1851, a Junta de 

69	 O Circuito, dentro da organização metodista, é um grupo de pontos de 
pregação atendidos por um mesmo pastor/pregador sediado em um local. 
No caso, o circuito de Dona Isabel/Bento Gonçalves abrangia essa cida-
de, Alfredo Chaves e Conde D’Eu/Garibaldi.

70	 A menção aos dois locais conjuntamente ocorre porque o atendimento 
religioso metodista era unificado para as duas localidades no período em 
estudo, bem como para a área da antiga Colônia Conde D’Eu. A colônia 
Dona Isabel, criada em 1870, com colonos estabelecidos desde 1875, tor-
nou-se distrito de Montenegro em 1884 e emancipou-se em 11 de outubro 
de 1890, com o novo nome de Bento Gonçalves. Os primeiros documen-



148 

Missões da Igreja Metodista decidido estabelecer uma 
missão em cada cidade importante da América do Sul na 
qual havia protestantes (Piquinela, 2007, p. 178-183). Os 
metodistas iniciaram, desde cedo, serviços em língua in-
glesa e espanhola e estabeleceram estreito contato com a 
comunidade valdense estabelecida no país. A existência de 
uma extensa fronteira seca entre o Uruguai e o Rio Grande 
do Sul, assim como a inexistência de limites naturais claros, 
facilitou os múltiplos contatos entre os dois lados de uma 
fronteira que só foi estabelecida, nos moldes atuais, em me-
ados do século XIX.

Na expansão do metodismo, essa porosidade também 
existiu. É significativo que seu precursor no Rio Grande do 
Sul tenha sido exatamente um homem da fronteira, João 
da Costa Corrêa, nascido em Jaguarão, em 08 de março de 
1849. Consta que teria trabalhado como voluntário durante 
a Guerra do Paraguai e, após, mudou-se para Montevidéu, 
onde se casou com a uruguaia Maria Robles e se converteu 
à Igreja Metodista. Tornou-se colportor e, a partir dessa 
atividade, fez uma viagem de divulgação no Rio Grande 
do Sul, em 1875, justamente no ano do início de imigração 
italiana nesse estado, em companhia do superintendente 
Thomas B. Wood (Flores, 1937, p. 29-30; Jaime, 1963, 
p. 32-33). Retornou ao Rio Grande do Sul, em 1877, 
e, já munido de licença de pregador, em 1883, visitou 
Uruguaiana, Itaqui, São Borja, São Francisco de Assis, São 
Vicente do Sul, Santa Maria, Cachoeira, Rio Pardo, Santa 
Cruz, Encruzilhada e Porto Alegre, tendo sido agredido 

tos metodistas referem-se à localidade como “ex-colônia Dona Isabel”. 
Alfredo Chaves, colônia fundada em 1884, emancipou-se em 1898 de 
Lagoa Vermelha. Conde D’Eu, também fundada em 1870, povoada por 
italianos a partir de 1875 e elevada a distrito de Montenegro em 1884, 
transformou-se, em 1890, no segundo distrito do município de Bento 
Gonçalves, com o novo nome de Garibaldi. Emancipou-se, como municí-
pio autônomo, em 1900 (Frosi; Mioranza, 1983, p. 20, 23, 26).



149

pela polícia nas proximidades da localidade de Porongos, 
em razão de sua pregação (Flores, 1937, p. 34).

Sendo um pregador experiente e falante nativo do 
português, foi ele o escolhido para assumir a nomeação 
para um novo cargo pastoral a ser criado no Rio Grande 
do Sul, com sede em Porto Alegre, conforme comunicado 
datado de 21 de março de 1885. Pouco mais de seis meses 
depois, em 27 de setembro de 1885, foi fundada a primeira 
comunidade metodista de Porto Alegre, da qual quase a 
metade dos membros era composta pela família Corrêa.

Pelas atividades pregressas de João da Costa Corrêa, 
era evidente que ele tinha o objetivo de expandir o traba-
lho metodista no Rio Grande do Sul. Nesse sentido, sua 
primeira oportunidade fora da cidade de Porto Alegre 
surgiu exatamente quando os valdenses de Dona Isabel 
e Alfredo Chaves lhe escreveram uma carta, solicitando 
uma visita. Em 07 de abril de 1887, João da Costa Corrêa 
inaugurou oficialmente a atividade metodista entre os co-
lonos italianos, batizando três crianças: Marino, filho de 
Francesco Busnello e Maria Ghirotto, nascido durante a 
viagem para o Brasil; Angelo, filho de Giacomo Baccin 
(irmão de Dionisio) e Teresa Cadoná, nascido em 25 de 
maio de 1886; Vitória, filha de Dionisio Baccin e Maria 
Caimi, nascida em 08 de junho de 1884. Nota-se que os 
protestantes italianos vindos em 1885 não batizaram seus 
filhos na Igreja Católica, assim como os irmãos Baccin, a 
partir de certo momento, também deixaram de fazê-lo. 
Interessante, notar que, enquanto Maria Ghirotto e Maria 
Caimi se declararam evangélicas, Teresa Cadoná foi quali-
ficada como católica, mas permitiu o batizado da filha pelo 
rito evangélico, por meio de um documento próprio71.

71	 AMHCI. Livro de registro de batismos do pastor João da Costa 
Corrêa. (1887-1889).



150 

Pelos registros das datas de batismo e casamento sub-
sequentes, Corrêa esteve em Dona Isabel mais seis vezes: 
em março de 1889, para a fundação da comunidade; em 
abril de 1890; em setembro e outubro de 1890; em agosto 
e setembro de 1891; e março e maio de 1892, sempre para 
celebrar atos religiosos. Talvez tão importante quanto sua 
presença para realizar casamentos e batismos foi a inter-
mediação de João da Costa Corrêa para deslocar a Dona 
Isabel um pregador residente de língua italiana, uma solici-
tação constante dos valdenses emigrados. Não são muitos 
os dados biográficos existentes sobre Carlos Lazzarè. João 
do Prado Flores, que leu sua autobiografia, afirma que ele 
se deslocou para Dona Isabel em dezembro de 1888 e tinha 
mais de 60 anos de idade quando chegou ao Rio Grande 
do Sul (Flores, 1937, p. 52). Em registro maçônico, consta 
que sua data de nascimento seria 11 de março de 183772. 
Estando correto esse dado, ele teria 51 anos ao chegar ao 
Rio Grande do Sul. Era natural da província de Verona, 
viúvo, e emigrou sozinho para o Uruguai, onde se tornou 
protestante. Não tinha formação teológica regular, era um 
colportor, mas foi deslocado para atender os colonos italia-
nos, especialmente por seu domínio da língua73. Somente 
em 1890, já estabelecido em Bento Gonçalves, é que vie-
ram da Itália sua mãe viúva e suas três filhas, acompanha-

72	 Arquivo da Loja Maçônica Concórdia de Bento Gonçalves (ALMC). 
Registro dos membros de 1897.

73	 Carlos Lazzarè não seguiu a regra na ordem da formação dos obreiros da 
Igreja Metodista, conforme exposto em Reily (1980, p. 115): colportor, 
exortador, pregador local, admissão à conferência em experiência, esta-
belecimento em plena conexão, diácono e presbítero. Sua rápida ascensão 
à posição de responsável por um circuito demonstra a urgência que teve 
a Igreja Metodista em providenciar atendimento aos colonos italianos no 
Rio Grande do Sul. Tanto em relação a Carlos Lazzarè como em relação 
a Mateus Donati, serão utilizadas, de forma intercambiável, as denomina-
ções de pregador, ministro e pastor, utilizadas inclusive pelos próprios nos 
documentos que firmaram.



151

das de um parente, César Girondi, ingressando todos como 
membros da Igreja Metodista74.

João da Costa Corrêa presidiu a fundação da co-
munidade, em 27 de março de 188975. Redigiu seus atos 
constitutivos, os quais, conforme declaração expressa, são 
cópias das regras de organização e disciplina com que se re-
gia a Igreja-mãe, a Igreja Metodista Episcopal dos Estados 
Unidos (IME). Escrito em português, o documento se 
estende ao longo de oito páginas manuscritas e é dividido 
nas seguintes seções: a) instalação e matrícula; b) obriga-
ções e direitos dos membros em plena comunhão, ou seja, 
membros plenos; c) obrigações e direitos dos membros em 
provação; d) obrigações e direitos dos educandos, ou seja, 
membros recém-ingressados; e) obrigações dos membros 
cooperadores (simpatizantes); f) forma de ingresso na igre-
ja; g) definição de classe (grupo de adultos); h) definição de 
guias leigos; i) definição de classes juvenis; j) regras sobre 
o funcionamento da escola dominical; k) disposições sobre 
organização da junta econômica; l) direitos e deveres do 
pastor. Na primeira parte do documento, é expressamente 
dito que, como parte dos membros já pertencia “à Igreja 
Evangélica na Itália”, eles seriam considerados transferidos 
das igrejas onde tinham seus vínculos para aquela que es-
tava sendo fundada, a 2ª Igreja Metodista no Rio Grande 
do Sul76.

74	 AMHCI. Primeiro livro de batismos da Igreja Metodista de Bento 
Gonçalves (1889-1918). p. 12.

75	 No dia da fundação da comunidade, foi celebrado também o primeiro ca-
samento, entre Francesco Goron e Giovanna Marcon, filha de Michele 
Marcon, na casa de Giovanni Ferrari. Nesse mesmo imóvel, ocorreu o in-
cidente descrito por Júlio Lorenzoni, que resultou na morte da esposa de 
Celeste Ferrari, em 1878 (Lorenzoni, 1975, p. 136-138; Costa et al., 2016, 
p. 244).

76	 Acervo do Museu Histórico Casa do Imigrante de Bento Gonçalves 
(AMHCI). Livro Fundação e Rol do Circuito de Bento Gonçalves 
(1889-1901).



152 

As páginas que seguem no mesmo livro contêm a lista 
dos 71 membros fundadores e dos 173 ingressantes após a 
fundação, até o final do século XIX. Cada um dos funda-
dores escreveu seu nome e o da sua família – havendo so-
mente uma assinatura “a rogo” –, e Carlos Lazzarè efetuou 
as anotações depois disso. O número relativamente elevado 
se deve ao fato de que as famílias foram registradas inteiras, 
inclusive com as crianças, ao contrário do que aconteceu 
com os registros valdenses, em que somente os membros e 
aderentes adultos foram registrados. Um resumo da distri-
buição familiar e geográfica dos metodistas é apresentado 
a seguir, abrangendo as áreas das colônias Dona Isabel, 
Alfredo Chaves e Conde D’Eu77:

Quadro 1 – Relação dos chefes de família fundadores da Igreja 
Metodista de Dona Isabel/Bento Gonçalves, com indicação de locais 

de origem na Itália e de residência no Rio Grande do Sul

Chefes de família Origem na Itália Residência

Carlos Lazzarè Verona Dona Isabel (sede)

Michele Marcon Pederobba (Treviso) Lote n.º 8 da Linha Afonso 
Pena – Alfredo Chaves

Dionisio Baccin Pederobba (Treviso) Dona Isabel (sede)

Francesco Goron Pederobba (Treviso) Alfredo Chaves (sede)

Francesco Busnello Pederobba (Treviso) Lote n.º 1 da Linha Afonso 
Pena – Alfredo Chaves

Eugenio Brun Poffabro (Udine) Lote n.º 108 da Linha 
Jansen – Dona Isabel

77	 Optou-se por considerar, no Quadro 1, os homens (pater familiae), porque 
a lista original é organizada assim e, também, porque se trata de grupos 
familiares com o mesmo sobrenome, que vieram da mesma localidade e, 
em regra, residiram no mesmo lote rural. As origens na Itália e o estabele-
cimento em lotes rurais foram consultados nos livros de registros de mem-
bros da igreja metodista de Bento Gonçalves e em Costa et al. (2016). A 
origem e o local de moradia de dois dos fundadores, Luigi Bettò e Pietro 
Novellini, não foram localizados, embora o primeiro indique ser morador 
da 5ª Seção Oeste da Colônia Alfredo Chaves.



153

Vittore Baccin, 
Giovanni Battista 
Baccin e Giacomo 
Baccin (pai e irmãos de 
Dionisio)

Pederobba (Treviso) Lote n.º 46 da Linha 
Palmeiro – Dona Isabel

Giuseppe Michele 
Cabrillo Vicenza Dona Isabel (sede)

Pietro Ballin Pederobba (Treviso)
Lote n.º 15 da Linha 
Alencar Araripe – Conde 
D’Eu

Bortolo Serafin Conegliano (Treviso) Lote n.º 41 da Linha 
Palmeiro – Dona Isabel

Antonio Premaor Moriago della Battaglia 
(Treviso)

Lote n.º 12 da Linha 
Zamith – Dona Isabel

Silvio e Angelo 
Fiorentin (irmãos) Pederobba (Treviso) Lote n.º 50 da Linha 

Palmeiro – Dona Isabel

Giovanni Ferrari Torricella del Pizzo 
(Cremona) Dona Isabel (sede)

Giovanni Sartor San Giacomo di 
Caonada (Treviso)

Lote n.º 64 da Linha Jansen 
– Dona Isabel

Antonio Pozza San Giacomo di 
Lusiana (Vicenza)

Lote n.º 68 da Linha Jansen 
– Dona Isabel

Ambrogio Baccin Pederobba (Treviso) Lote n.º 4 da Linha Afonso 
Pena – Alfredo Chaves

Fonte: Elaborado pelo autor, com base em Costa et al. (2016) e 
nos dados constantes dos livros de rol de membros, de batismos e 

casamentos da Igreja Metodista de Bento Gonçalves.

O Quadro 1 permite diversas possibilidades de aná-
lise. Em primeiro lugar, ele comprova que a comunidade 
metodista de Bento Gonçalves, no seu início, era composta 
essencialmente pelos valdenses italianos de Pederobba e 
por alguns outros valdenses de outras localidades italianas. 
A eles, somaram-se pessoas atraídas pela pregação evangé-
lica em Dona Isabel, conduzida por Dionisio Baccin, antes 
mesmo da fundação da comunidade.



154 

Em segundo lugar, é possível identificar um padrão 
para a difusão do protestantismo, a existência de víncu-
los de parentesco e a distribuição espacial. As famílias 
de Pederobba já vieram para o Brasil ligadas por laços de 
parentesco e conhecimento mútuo: a título de exemplo, a 
mãe dos irmãos Baccin era da família Marcon, assim como 
a mãe dos irmãos Fiorentin; as esposas de Michele Marcon 
e Ambrogio Baccin eram ambas da família Meneghello. E 
a própria comunidade metodista foi construindo outros la-
ços no novo país, como comprova o enlace Goron-Marcon, 
realizado no mesmo dia da fundação da comunidade. Além 
disso, uma boa parte dos metodistas morava em lotes rurais 
próximos uns dos outros, em particular aqueles estabele-
cidos entre os lotes 40 e 50 da Linha Palmeiro, chamada 
pelos colonos de “Palmiretta”78, onde se fixaram os Baccin, 
Fiorentin, Rostirolla e Serafin.

Imagem 22 – Distribuição dos fundadores da Igreja Metodista na 
Colônia Dona Isabel

Fonte: Colônias de Imigrantes RS/SC (2020a), figura redesenhada por 
Lucas Fernando Sobroza.

78	 Essa área da Linha Palmeiro tem um traçado diferente dos demais lotes da 
mesma linha, conforme registrado em Lorenzoni (1975, p. 133). A mesma 
denominação italianizada, “Palmiretta”, aparece em registros da Igreja 
Católica.



155

Imagem 23 – Distribuição dos fundadores da Igreja Metodista na 
Colônia Alfredo Chaves

Fonte: Colônias de Imigrantes RS/SC (2020b), figura redesenhada por 
Lucas Fernando Sobroza.



156 

Imagem 24 – Distribuição dos fundadores da Igreja Metodista na 
Colônia Conde D’Eu

Fonte: Colônias de Imigrantes RS/SC (2020c), figura redesenhada por 
Lucas Fernando Sobroza.

No período imediatamente posterior – especialmen-
te entre os anos de 1890 e 1897 –, ocorreu uma onda de 
conversões de católicos, que aproximadamente triplicou o 
número inicial de membros da comunidade, portanto, um 
fenômeno que merece atenção. Entre esses convertidos, 
encontram-se alguns sobrenomes que se tornaram esteios 
da Igreja Metodista na colônia italiana, como os Covolo 
e os Canini, da cidade de Garibaldi; os Meneghetti, es-
tabelecidos nos Lotes n.º 3 da Linha Faria Lemos e n.º 
50 da Linha Santa Bárbara da Colônia Dona Isabel; e os 
Rostirolla, estabelecidos no Lote n.º 42 da Linha Palmeiro 
da Colônia Isabel, estes últimos também com origem em 
Pederobba.

A presença constante de um pregador certamente 
incentivou essa onda de conversões, mas “abandonar uma 
maioria para se tornar uma minoria não é fácil, até porque 
as motivações devem necessariamente ser de natureza ide-



157

al e espiritual” (Tourn, 2000, p. 137). Há que se enfrentar 
muitas desvantagens práticas, que podem afastar parte 
considerável dos adeptos potenciais. Contudo, a situação 
em Bento Gonçalves parecia propícia, naquele momen-
to, para a entrada de uma nova denominação religiosa. 
Evidentemente, não é possível analisar todos os casos de 
maneira individual, mas, em relação a alguns, há elementos 
que permitem identificar algo fundamental, um elemento 
comum em diversos casos de conversão do catolicismo 
para o protestantismo: a existência de conflitos com o clero 
católico.

O primeiro caso sobre o qual há elementos concretos é 
ainda um pouco anterior a essa grande onda de conversões, 
a situação de Antonio Premaor79. Ele nasceu em Moriago 
della Battaglia, província vêneta de Treviso, em 12 de julho 
de 1854. Chegou, solteiro e sem família, à colônia Dona 
Isabel, em 29 de junho de 1879 – no mesmo navio das fa-
mílias Baccin, Fiorentin e Rostirolla –, estabelecendo-se no 
Lote n.º 12 da Linha Zamith. Casou na Igreja Católica 
com a também imigrante Angela Meggiolaro, em 07 de se-
tembro de 1882, teve nove filhos, dos quais seis chegaram 
à idade adulta. Sobre sua conversão ao protestantismo, há 
uma referência mais específica na memória da comunidade 
metodista de Bento Gonçalves, obtida por meio de entre-
vista efetuada com Nilza Covolo Kratz, antiga integrante 
da igreja local. O relato diz, essencialmente, que Antonio 
Premaor entrou em conflito com o sacerdote católico de 
Bento Gonçalves, porque duas de suas filhas teriam ficado 
doentes e falecido em um curto espaço de tempo. O padre 
teria se negado a se deslocar até a residência do colono, 

79	 Os dados biográficos aqui apresentados foram obtidos na documentação 
existente junto à igreja metodista de Bento Gonçalves e no acervo deixa-
do pelo próprio imigrante. Em particular, um manuscrito intitulado Libro 
delle memorie di Antonio Premaor, redigido provavelmente na década de 
1910, que está em poder de seus descendentes diretos. 



158 

na acidentada Linha Zamith, para celebrar os atos fúne-
bres. Diante dessa recusa, Premaor teria procurado o pastor 
metodista, que aceitou o encargo e efetuou o sepultamento 
das crianças no próprio lote rural. Diante dessa solicitude, 
Antonio Premaor teria se tornado metodista, e, para assi-
nalar o sepultamento, a família plantou roseiras no local, as 
quais ainda florescem80.

Os registros de óbito, tanto católicos como metodis-
tas, permitem colocar em dúvida a exatidão dos dados. 
Constam, nos registros de óbitos da Igreja Católica, três 
filhos pequenos de Antonio Premaor, falecidos entre 1886 
e 1888: Caetano, em 26 de setembro de 1886; Luigia, em 
06 de agosto de 1887; e Giacomo, em 31 de janeiro de 
188881. Já nos registros metodistas, consta somente o fale-
cimento de um filho, Augusto Cesare, em 16 de agosto de 
189082, que foi sepultado no próprio lote rural da família, 
quando esta já havia se tornado metodista. Ainda que o re-
lato dos fatos precisos possa ter sido distorcido pelo tempo, 
a memória familiar e comunitária atribuiu a conversão de 
Antonio Premaor a um desentendimento com um sacerdo-
te católico.

Outra situação semelhante é a de Domenico Covolo, 
nascido por volta de 1848, em Lusiana, na província vêne-
ta de Vicenza. Católico, emigrou com sua esposa Cecília 
e seus filhos Maria Teresa e João para uma região dividida 
em chácaras, adjacente à sede da Colônia Conde D’Eu. O 
ocorrido com ele está relatado em duas fontes diferentes: 
uma reportagem no jornal metodista Expositor Cristão e o 
depoimento já acima referido, prestado por Nilza Covolo 
80	 Kratz (2006). Acervo do Banco de História Oral do PPGH-PUCRS. 

Entrevista concedida por Nilza Covolo Kratz a Lourdes Maria Fedrigo 
Riboldi, em 27 de maio de 2006.

81	 Primeiro Livro de Registros de Óbito da Paróquia Santo Antônio, de 
Dona Isabel.

82	 AHMCI. Livro de registros dos falecimentos dos membros da Igreja 
Metodista do Circuito de Bento Gonçalves.



159

Kratz, bisneta de Domenico. Ambas as fontes se referem 
ao mesmo episódio: Domenico comprou, em Gênova, uma 
Bíblia protestante, que passou a ser seu livro predileto de 
leitura. Já estabelecido há tempos em Garibaldi, lia sua 
Bíblia ao lado de um forno para pão, onde ardia fogo, quan-
do passou por perto um padre e o interpelou. Sabendo qual 
era o livro, o sacerdote desaconselhou sua leitura e, sem 
obter sucesso, agarrou-a e a arremessou-a dentro do forno. 
Queimando as mãos, Domenico retirou o exemplar já meio 
queimado de dentro do fogo e continuou a estudá-la, afas-
tando-se do catolicismo. Alguns anos após, teve a oportu-
nidade de comprar outra nova, de colportores ingleses83. 
Em seguida, encontrou-se com Carlos Lazzarè, no ano de 
1892, quando este transferiu residência com sua família 
para Garibaldi. Domenico ingressou formalmente na Igreja 
Metodista em 27 de novembro de 189284, sendo o primeiro 
de sua família a fazê-lo.

Fato semelhante aconteceu com Abramo Canini, gen-
ro de Domenico Covolo. Abramo nasceu em 11 de maio de 
1850, em Thiene, província de Vicenza, filho de Giacomo 
Canini, que participou das revoluções liberais de 1848 e foi 
encarcerado por isso. Abramo, depois de fazer estudos des-
tinados ao sacerdócio em Roma, voltou para a terra natal. 
Após, emigrou com os pais e irmãos para o Brasil, em fins 
de 1883, estabelecendo-se nas proximidades do povoado 
de Conde D’Eu, na mesma área onde haviam se estabele-
cido os Covolo alguns anos antes. Casou-se no rito católico 
com Maria Teresa Covolo em 25 de janeiro de 188685. Ela 
era inicialmente católica, mas, com o tempo, aproximou-se 
do protestantismo do pai Domenico.
83	 Kratz (2006). O Expositor Cristão, edições de 06/03/1952 e 13/06/1952, 

acervo do autor. 
84	 AHMCI. Livro Fundação e Rol – Circuito Bento Gonçalves (1889-1901). 
85	 Arquivo Histórico Municipal de Garibaldi (AHMG). Pasta da família 

Canini: documento intitulado “Abramo Canini”, elaborado por um neto 
do biografado, Enzo Claudio Giulio Ceccon. 



160 

O convívio com o sogro e a esposa protestantes, as-
sim como a herança intelectual do pai, fizeram de Abramo 
uma pessoa tolerante em termos de liberdade de crença. 
No entanto, Conde D’Eu sempre foi apontada pelos pas-
tores e pregadores metodistas como o local mais árduo de 
atuar, sendo mesmo difícil encontrar hospedagem lá pela 
hostilidade dos padres, que ameaçavam de excomunhão 
a todos aqueles que tivessem contato ou acolhessem os 
protestantes86. Em uma ocasião, Abramo Canini ofereceu 
guarida a um pregador ou colportor evangélico, em uma 
noite chuvosa, incorrendo na ira do padre local, o qual fez 
as ameaças habituais. Aparentemente, esse foi o fato deci-
sivo para Abramo romper com o catolicismo e se aproximar 
progressivamente da Igreja Metodista, da qual se tornou 
membro em 11 de março de 189787.

O núcleo inicial de valdenses, somados aos católicos 
convertidos no começo da atividade metodista e àqueles 
que se juntaram à comunidade protestante ao longo da 
década de 1890, formou o desenho essencial daquilo que 
seriam os grupos metodistas de Bento Gonçalves, Alfredo 
Chaves e Garibaldi no decorrer de grande parte do século 
XX.

Dois aspectos precisam ser ressaltados em relação à 
comunidade metodista do circuito de Bento Gonçalves/
Dona Isabel, em especial quanto a essa etapa inicial de sua 
formação. O primeiro é que se trata de uma igreja evangé-
lica de língua italiana, o que é singular no contexto evan-
gélico brasileiro. Ainda que os atos constitutivos tenham 
sido redigidos em língua portuguesa, os relatos posteriores, 
efetuados por Carlos Lazzarè, dão conta de que toda a ati-
vidade pastoral era conduzida em italiano. Tal fato não sur-
86	 Acervo do Arquivo Histórico da Igreja Metodista do Uruguai (AHIMU). 

El Estandarte Evangélico, 15 out. 1896, carta de Carlos Lazzarè ao 
redator.

87	 AHMCI. Livro Fundação e Rol – Circuito Bento Gonçalves (1889-1901).



161

preende, considerando que todos os seus membros adultos 
eram italianos natos e as crianças eram filhas de italianos. 
Exemplo dessa situação é a imagem que se apresenta na se-
quência. Carlos Lazzarè, em carta datada de 30 de agosto 
de 1891, comunica a Antonio Premaor sua eleição como 
líder de classe, e o faz em língua italiana, traduzindo para 
esse idioma todo o regramento correspondente, que consta 
na ata de instalação da comunidade.

Imagem 25 – Carta de Carlos Lazzarè a Antonio Premaor 
(30/08/1891)



162 

Fonte: Acervo privado de Ademir Gugel – Bento Gonçalves (1891).

Outro aspecto a ressaltar é que, nesse circuito, foi 
construído o primeiro templo metodista do Rio Grande do 
Sul, especificamente na colônia Alfredo Chaves, onde se 
concentraram os valdenses de Pederobba. Estabelecidos 
em um lugar que ainda era colônia – somente se emancipou 
da situação colonial em 1898 – a administração local tinha 
um certo grau de autonomia para a concessão de lotes, e 
logo os metodistas obtiveram um terreno para construção 
de uma capela. Embora essa situação não conste nos rela-
tórios e cartas enviados por Carlos Lazzarè ao Uruguai, foi 
possível obter notícias de sua construção por meio de outra 
fonte. Conforme já referido anteriormente, a cada ano, a 
Igreja Metodista Episcopal dos EUA reunia e publicava os 
relatos de seus missionários espalhados pelo próprio país e 
pelo mundo, em um volume rico em informações a respeito 
dos mais diferentes lugares, inclusive sobre a atividade nas 
colônias italianas do Rio Grande do Sul. O relatório refe-
rente ao ano de 1891 informa o que segue:

O irmão Lazzare continua a fazer o trabalho de um evan-
gelista, visitando as pessoas em suas casas e pregando de 
vizinhança em vizinhança. Em Alfredo Chaves, a cape-
la está praticamente pronta para ocupação, tendo sido 



163

erigida principalmente a partir do trabalho e das con-
tribuições da pequena comunidade, em um local dado 
pela administração colonial. Iniciativas similares estão 
em curso em Bento Gonçalves e Conde D`Eu (Seventy-
Third Annual Report, 1892, p. 55)88.

Considerando o tempo que cada relatório levava 
para ser compilado, enviado aos Estados Unidos e então 
editado, é possível deduzir que as informações se refiram 
ao primeiro semestre de 1891 e ao segundo semestre de 
1890, o que também se verifica em relação a outros relatos 
efetuados. Portanto, deduz-se que a construção tenha sido 
terminada no próprio ano de 1891. Em relação ao ano se-
guinte (1892), é informado que:

Em Alfredo Chaves, com o irmão Carlos Lazzare como 
pastor assistente, o pequeno edifício da igreja foi comple-
tado, e está apenas esperando o bispo ou superintendente 
vir para consagrá-lo. A pregação tem sido mantida em 
três ou quatro pontos das colônias adjacentes. Os irmãos 
de Santa Isabel (sic) e Conde D´Eu têm algum mate-
rial para capelas, mas precisam de auxílio para fazê-las. 
Em Bento Gonçalves e nos pontos a ela pertencentes, 
Matteo Donati fez visitas e pregou com fé (Seventy-
Fourth Annual Report, 1893, p. 50)89.

Imagem 26 – Templo metodista de Alfredo Chaves na década de 1890. 
O primeiro do Rio Grande do Sul, vendo-se ao lado, com dois andares, 

a casa comercial do imigrante Biagio Amantea.

Fonte: Arquivo Histórico Municipal João Spadari Adami, de Caxias 
do Sul [189-].

88	 Tradução do autor.
89	 Tradução do autor.



164 

É digno de nota que uma pequena congregação tenha 
reunido esforços para construir uma igreja de alvenaria, em 
um local, no qual predominavam construções em madei-
ra, e em uma cidade onde havia somente um membro da 
Igreja Metodista residente, Francesco Goron. Isso eviden-
cia a capacidade organizativa da comunidade, seu desejo 
de marcar fisicamente sua presença, bem como a necessi-
dade do colono norte-italiano – mesmo que de confissão 
protestante – de organizar sua vida comunitária em torno 
de uma igreja física. O mesmo fato aconteceu em relação 
ao outro circuito metodista organizado na Serra Gaúcha.

4.3 Mateus Donati e o início do metodismo na 
Forqueta Baixa

A história da Igreja Metodista na Forqueta Baixa 
teve um cronista na pessoa de seu primeiro pastor, Mateus 
Donati, que deixou um relato, em língua italiana, no livro 
que contém o primeiro rol de membros da comunidade, in-
titulado Memorie della Chiesa Evangelica Metodista Episcopale 
della Forqueta90. Uma narrativa semelhante foi feita por 
ele em correspondência enviada ao jornal El Estandarte 
Evangélico, de Buenos Aires. Em síntese, ele conta que os 
valdenses da região da Forqueta Baixa estavam em uma 
situação de indiferentismo religioso até serem encontra-
dos, no ano de 1890, por um engenheiro francês chamado 
Victor Pingret, que também era colportor. Pingret, por sua 
vez, colocou-os em contato com João da Costa Corrêa e 
Carlos Lazzarè, tendo os valdenses descoberto que havia 
uma igreja evangélica de língua italiana em Dona Isabel, na 
qual ingressaram como membros em 1891. Naquele mes-
mo ano, tendo em conta a distância a percorrer, decidiram 
fundar uma comunidade própria, formalizada em 13 de 

90	 Arquivo da Igreja Metodista de Caxias do Sul (AIMCS). Livro Registro 
de Forqueta do Caí (1891-1943).



165

dezembro de 1891. O contato com a Missão metodista fez 
com que João da Costa Corrêa se deslocasse até Forqueta 
em janeiro de 1892, juntamente com outro pregador ita-
liano recrutado no Uruguai, chamado Mateus Donati, que 
se tornou responsável pela comunidade. À semelhança de 
Lazzarè, Donati, nascido em 08 de março de 184791, havia 
emigrado para os países platinos sozinho, deixando esposa 
e cinco filhos na Itália. Lá se tornou metodista, ingressando 
na atividade de colportagem92.

Ao contrário de Dona Isabel, que já era um povoado, 
a Forqueta Baixa foi e permaneceu sendo uma zona ru-
ral. A comunidade metodista foi iniciada por dois núcleos 
familiares com origem valdense e uma numerosa família 
oriunda da Inglaterra, de confissão originalmente anglica-
na, totalizando 35 pessoas. A eles se juntaram, em agosto 
de 1892, a família Chaulet, e, em outubro do mesmo ano, 
a família Bridi. Assim como em Bento Gonçalves, a comu-
nidade se expandiu com a adesão de pessoas originalmente 
católicas, ainda que em menor escala. Também houve o 
mesmo padrão de difusão entre pessoas que viviam em lo-
tes próximos uns dos outros, ainda que ligações parentais 
prévias não sejam evidentes. A configuração da comuni-
dade metodista da Forqueta Baixa no século XIX pode ser 
assim resumida93:

91	 ALMC. Relação dos membros do ano de 1897.
92	 Conforme Flores (1937, p. 53-55), Donati era natural de Gavenola, pe-

quena cidade da Ligúria. Faleceu em Gramado, em 30 de dezembro de 
1919, como o pregador mais antigo da Igreja Metodista, no Rio Grande 
do Sul, precedendo sua esposa e seus cinco filhos na morte. A situação de 
separação definitiva da família é relatada pelo próprio Mateus Donati (El 
Estandarte Evangélico, 24/08/1899).

93	 Para a Forqueta Baixa, é válida a mesma observação feita por Dona 
Isabel/Bento Gonçalves quanto aos chefes de família.



166 

Quadro 2 – Listagem dos chefes de família fundadores da Igreja 
Metodista da Forqueta Baixa, com indicação da localidade de origem 

do grupo familiar e local de residência na Colônia Caxias, sendo todos 
moradores da própria Forqueta Baixa (XVII Légua)

Chefe de família Origem Local de Residência

Jacques Peyrot e 
Catarina Peyrot (filho e 
mãe)

Prali (Piemonte) Lote 1-H do Travessão 
Pedro Guedes

Bartolomeu e Stefano 
Beux
(irmãos)

Pramollo (Piemonte) Lote n.º 8 do Travessão 
Perau

Elias Fulcher King’s Lynn, Norfolk 
(Inglaterra)

Lote 1-J do Travessão 
Pedro Guedes

Cristoforo Bridi Vigolo Vattaro 
(Trentino)

Lote n.º 9 do Travessão 
Perau

Pietro Chaulet94 Piemonte Lote n.º 5 do Travessão 
Pedro Guedes

Fonte: elaborado pelo autor, com base em Gardelin e Costa (2002) 
e nos livros de rol de membros, batismos e casamentos da igreja 

metodista da Forqueta Baixa.

94	 Apesar do sobrenome francês, da origem piemontesa e da adesão ao me-
todismo, não foi encontrado indicativo de que os Chaulet tivessem origem 
valdense. Eles não assinaram a carta de 1893 dirigida aos valdenses da 
Itália apresentada no Anexo B – embora já estivessem naquele momento 
integrados à Igreja Metodista da Forqueta Baixa – nem esse sobrenome, 
com essa exata grafia, foi localizado na extensa lista de sobrenomes de fa-
mílias valdenses mantida no banco de dados genealógico do AHIV.



167

Imagem 27 – Distribuição geográfica dos fundadores da Igreja 
Metodista na Forqueta Baixa

Fonte: Colônias de Imigrantes RS/SC (2020d), figura redesenhada por 
Lucas Fernando Sobroza.

Apesar da presença de uma família inglesa95 e de valden-
ses bilíngues, assim como em Bento Gonçalves, dominava 
a língua italiana. Atos constitutivos, livro caixa, registros de 
casamento e batismo foram lavrados em italiano. Exemplo 
dessa utilização do italiano como língua franca é o seguinte 
comunicado feito por Mateus Donati, relativo a seu afasta-
mento da comunidade, datado de 1896. A saída de Donati 
somente aconteceu efetivamente cerca de dois anos depois, 

95	 Na realidade, havia duas famílias inglesas na localidade, os Fulcher e os 
Webster, estes estabelecidos no Lote n.º 1-G do Travessão Perau, cujo 
patriarca, Alfred, foi, durante alguns anos, membro da Igreja Metodista. 
Depois, aparentemente, deixou a localidade.



168 

em 1898, mas o documento mostra que o pastor utilizava a 
língua italiana para se comunicar com uma congregação de 
origens bastante diversas:

Imagem 28 – Documento publicado pelo pastor Mateus Donati em 
1896

Fonte: Acervo particular de Anthony Beux Tessari, Caxias do Sul 
(1896).

Também à semelhança do que ocorreu em Alfredo 
Chaves, os protestantes da Forqueta Baixa procuraram ter 
um templo próprio. Efetuaram isso de uma maneira singu-
lar, comprando uma capela que já existia e era de proprie-
dade da comunidade católica. Após fazer o já mencionado 
retrospecto da história da comunidade, Mateus Donati 
anotou, de forma breve, que “No mesmo ano, 1892, a igreja 
foi comprada da sociedade católica romana, mediante es-
critura particular, e no dia 3 de abril se entrou na posse dela, 
continuando sempre a pregação”96. Foi o segundo templo 
metodista do Rio Grande do Sul. Em suas memórias pri-
96	 AIMCS. Livro Registro de Forqueta do Caí (1891-1943). O original 

está redigido da seguinte forma: Il medesimo anno (1892) fu comprata, me-
diante scrittura particolare, della società cattolica romana la Chiesa, e il gior-
no 3 Aprile si entrò in possesso di essa, continuando sempre la predicazione. 
Tradução do autor.



169

vadas, escritas na cidade de Gramado, na década de 1910, 
Donati informa que, devido a um acordo entre os membros 
da comunidade, católicos e metodistas utilizaram, durante 
um certo tempo – de janeiro a abril de 1892 – o mesmo 
templo, inclusive, porque os “romanos” não tinham onde 
colocar seus móveis, sendo, posteriormente, indenizados. 
Textualmente, ele diz o que segue: “Assim, por alguns do-
mingos celebramos cultos na igrejinha deixando em ordem 
o altar, Cristo, quadros, flores, velas, confessionário, para 
que o padre católico pudesse servir-se deles sem nenhum 
incômodo” (Flores, 1937, p. 54-55). É um ecumenismo 
extremamente pragmático, que pode dar boas pistas de 
como as comunidades tinham maneiras próprias de organi-
zação, ainda que sob a tutoria de padres e pastores.

A aquisição da capela somente foi possível por uma 
característica notada por todos os observadores externos, o 
alto grau de fervor religioso da comunidade metodista local 
e sua disposição para sacrifícios em prol da solidificação 
das estruturas comunitárias. Além da compra da capela, a 
comunidade, sem auxílio externo, edificou uma casa pas-
toral, a mobiliou, conseguiu pagar o pastor e manter uma 
escola dominical regular, assumindo dívidas que só foram 
totalmente saldadas em 1895. Para tanto, os membros da 
igreja, em rodízio, cultivavam um terreno anexo à capela 
– situada em área fértil, mas pedregosa e íngreme –, plan-
tando milho, feijão e batatas, cujas vendas revertiam em 
favor da sociedade que administrava a comunidade (Actas, 
1896, p. 8).



170 

Imagem 29 – Comunidade metodista da Forqueta Baixa, em 1907, na 
frente do templo, com a casa pastoral ao fundo. Mateus Donati está 

sentado à frente do grupo, com uma Bíblia no colo.

Fonte: Acervo da igreja metodista de Gramado (1907).

Em meados da década de 1890, ambos os circuitos 
metodistas da colônia italiana, com suas comunidades de-
pendentes, chegaram a certo ponto de estabilidade. Havia 
um número razoável de membros, cada circuito tinha sua 
organização comunitária, uma boa estrutura para os cul-
tos – inclusive com os dois únicos templos metodistas do 
Rio Grande do Sul – e um ingresso variável, mas constan-
te, de membros oriundos do catolicismo. Essa situação de 
relativa estabilidade viria a ser abalada com o advento da 
Revolução Federalista, que se estendeu de 1893 a 189597, 
bem como por rearranjos no tabuleiro de forças estabeleci-
do pela Igreja Metodista e pela Igreja Católica na RCI.

97	 A Revolução Federalista se estendeu de 02 de fevereiro de 1893 a 23 
de agosto de 1895. Colocou em campos opostos o grupo liderado pelo 
Presidente do Estado, Júlio de Castilhos, e os federalistas liderados por 
Gaspar Silveira Martins. Se caracterizou pela brutalidade com que os 
combatentes, em grande medida irregulares, trataram os oponentes e a 
população civil.



171

4.4 A Revolução Federalista e os anos subsequentes 
na “zona mais difícil do estado”98

A eclosão da Revolução Federalista atrapalhou a ati-
vidade pastoral regular e os planos de expansão da Igreja 
Metodista na colônia italiana. Em um período em que hou-
ve interrupção de comunicações normais, áreas ficavam 
isoladas e era perigoso transitar pelas estradas, a melhor 
fonte para a análise das comunidades metodistas da colônia 
italiana, nesse período, são as cartas enviadas por Corrêa e 
Lazzarè a Buenos Aires, as quais foram publicadas no jornal 
El Estandarte Evangélico. A análise de tal correspondência 
é relevante também porque, ao contrário do que acontecia 
no Rio Grande do Sul naquele momento, a imprensa não 
estava sob censura.

Em longa carta escrita por João da Costa Corrêa, em 
maio de 1894, ele diz que, na área de atuação de Carlos 
Lazzarè, os colonos estavam aterrorizados e evitavam dei-
xar seus lotes rurais para irem aos povoados, motivo pelo 
qual as reuniões religiosas eram fracas. Já na Forqueta, 
onde atuava Mateus Donati, por a comunidade estar longe 
dos caminhos principais e o templo escondido por bosques, 
as atividades religiosas seguiram normais, bem como o fun-
cionamento das escolas. No entanto, parte substancial da 
correspondência publicada se refere à situação conturbada 
de Alfredo Chaves:

Na Colônia Alfredo Chaves, tiveram lugar fatos re-
pugnantes e tristes. Muitas das principais casas foram 
saqueadas, e as edificações, incendiadas. O padre da 
localidade se tornou um delator e nossos irmãos foram 
perseguidos por indicação dele. Nosso Templo escapou 
das chamas porque alguém saiu em sua defesa, dizendo 
que tinha sido construído com dinheiro de nossa Missão. 

98	 Referência feita em Flores (1937, p. 56) e mencionada em outros relatórios 
de pastores, ao longo do século XX, que caracterizaram a RCI como a 
zona mais difícil para o trabalho da Igreja Metodista no Rio Grande do Sul.



172 

Nosso irmão, o Rev. Carlos Lazzarè, escapou por inter-
ferência da providência de ser vítima da faca. O padre 
o havia acusado e estavam esperando que chegasse lá, 
como fazia de costume a cada duas semanas, para pôr 
as mãos nele. No final, dois de nossos queridos irmãos 
foram presos quando fugiam e, ao chegarem ao Passo do 
Rio das Antas, os degolaram barbaramente. Colocaram 
uma faca no pescoço, cortaram a artéria e os deixaram 
correr e pular em meio a seus gritos lastimáveis… até que 
caíram exaustos e sem vida. Seus cadáveres foram dei-
xados insepultos no caminho por algum tempo, até que 
o balseiro lhes deu sepultura. Esses irmãos eram jovens 
e deixaram esposa e filhos pequenos. Eu poderia estar 
contando muitos outros casos tristes dessa guerra civil, 
mas não o faço, porque bastam somente esses para que 
vocês vejam onde chegou este país, antes pleno de paz e 
de felicidade99.

A identidade dos mortos é dada pelos mais anti-
gos registros de óbito metodistas, fonte que confirma o 
fato100. Nos números 9 e 10 da listagem, constam os no-
mes de Giovanni Battista Baccin, filho de Vittore Baccin, 
e Antonio Pegoraro, filho de Cristoforo Pegoraro, ambos 
registrados como degolados no dia 17 de março de 1894 
e sepultados em Alfredo Chaves. Giovanni Battista era ir-
mão de Dionisio Baccin e casado com Elisabetta Faggion. 
O trágico fato comprova o quanto as comunidades meto-
distas estavam envolvidas no cotidiano do Estado. Apesar 
da alegação de que as mortes teriam sido instigadas pelo 
padre Mateus Pasquali, de Alfredo Chaves, conhecido 
pelo caráter rude e por ser inimigo feroz dos protestantes 
(Duarte, 2020, p. 298), é difícil supor que essa tenha sido a 
única motivação dos assassinatos, tendo em conta a grande 
clivagem política existente no Rio Grande do Sul naquele 
momento. De todo modo, essas mortes, certamente, de-
vem ter servido para disseminar o terror entre os colonos 

99	 AHIMU. El Estandarte Evangélico. 31/05/1894. Tradução do autor.
100	 AHMCI. Primeiro livro de registro de óbitos do Circuito de Bento 

Gonçalves.



173

de Bento Gonçalves e Alfredo Chaves de que fala o autor 
da carta.

O final da Revolução Federalista, embora saudado em 
palavras de esperança por João da Costa Corrêa101, trouxe 
desorganização para a atividade metodista, a partir de uma 
decisão dele, de se descredenciar do pastorado e, conse-
quentemente, renunciar ao comando do trabalho no Rio 
Grande do Sul. A decisão causou surpresa entre os diretores 
da Missão, por ser inesperada, tendo em conta que Corrêa 
era benquisto e competente. O Superintendente foi autori-
zado a solicitar que Corrêa reconsiderasse a decisão, o que 
não ocorreu, mesmo lhe tendo sido oferecido um posto em 
Pelotas. Aparentemente, Corrêa estava cansado e preferia 
se dedicar à atividade de médico homeopata, mesmo con-
tinuando como membro e colaborador da Igreja Metodista 
(Actas, 1896, p. 23; Flores, 1937, p. 63-64).

A retirada de Corrêa era mais do que uma troca de 
liderança, significava a saída de cena da pessoa que me-
lhor conhecia o Rio Grande do Sul e a atuação metodista, 
e que a esse trabalho se dedicou durante duas décadas. Isso 
fez com que fosse nomeado, para a comunidade de Porto 
Alegre e para a direção do trabalho no Estado, o reveren-
do Guilherme Robinson, o qual permaneceu de janeiro de 
1896 até abril do ano seguinte. Nesse período, ele chegou a 
visitar as colônias italianas, mas seu pastorado foi bastante 
prejudicado por problemas de saúde, seus e de sua família 
(Flores, 1937, p. 64-65). Robinson foi sucedido, nas mes-
mas funções, por João Vollmer, teuto-argentino, recém-
-saído do seminário evangélico em Mercedes, Argentina, 
permanecendo no posto durante um ano, até abril de 1898, 
quando foi estudar nos Estados Unidos. João Corrêa foi 
convocado novamente para exercer a mesma atividade 
interinamente, até abril de 1899 (Flores, 1937, p. 65-67). 
101	 AHIMU. El Estandarte Evangélico, 19 set. 1895.



174 

Em maio de 1899, chegou à capital gaúcha o reverendo 
John Watkin Price com sua família, que se tornou um dos 
esteios do metodismo gaúcho por quase trinta anos.

Como em qualquer outra atividade, a constante 
troca de comando do trabalho metodista no Rio Grande 
do Sul teve alguma repercussão negativa. Se, no período 
entre 1889 e 1892, foram formados dois circuitos (Bento 
Gonçalves e Forqueta), com pelo menos mais dois pontos 
de pregação permanente (Alfredo Chaves e Garibaldi), até 
o final do século a atividade foi mantida, mas não expan-
dida para outros pontos. A descontinuidade na ponta de 
cadeia de comando local é uma das razões disso.

Contudo, havia outros motivos para uma relativa 
diminuição de ritmo. Os anos subsequentes à Revolução 
Federalista foram também aqueles nos quais a Igreja 
Católica na RCI se reestruturou e se fortaleceu, em par-
ticular, com a chegada de ordens religiosas europeias rela-
cionadas ao reforço das posições ultramontanas dentro do 
clero nacional. No ano de 1896, chegaram ao Rio Grande 
do Sul os carlistas italianos (Rizzardo, 1990, p. 17-19). Os 
capuchinhos de Savóia vieram no mesmo ano, seguidos, em 
1898, pelas irmãs de São José de Moutiers, oriundos ambos 
da França (Zugno, 2017, p. 21). Para o presente estudo, 
importa, especialmente, a atuação dos dois últimos grupos, 
os quais se instalaram de imediato em áreas da colônia ita-
liana onde havia forte atuação metodista, principalmente, 
em Conde D’Eu e Alfredo Chaves.

Os franciscanos capuchinhos tiveram um grande im-
pacto na vida religiosa e nos costumes de toda a colônia 
italiana do Nordeste do Rio Grande do Sul. Sua entrada no 
estado visava à consecução de um amplo espectro de obje-
tivos, tanto da Diocese de Porto Alegre quanto da própria 
Ordem Capuchinha; dentre eles, estava a manutenção da 



175

hegemonia católica, e o combate ao protestantismo vinha 
embutido nessa tarefa:

A conversão dos poucos protestantes presentes na RCI 
era um objetivo perseguido com obstinação. No final 
de 1899, Frei Bruno escreveu ao Ministro Provincial 
apresentando a conversão de uma família como o ponto 
culminante da missão realizada em Veranópolis. [...] Nas 
estatísticas enviadas ao Governo Geral, são apresentadas 
as conversões de protestantes. No ano de 1898, foram 
seis; em 1899, duas; em 1900, sete; em 1902, cinco, e 
dos anos em que temos a indicação, 1905 é o que tem 
o maior número de conversões: dez. Para facilitar a 
conversão dos protestantes, mesmo os pregões pré-ma-
trimoniais eram dispensados e o casamento celebrado 
imediatamente a fim de impedir que os familiares da 
parte protestante impedissem sua realização (Zugno, 
2017, p. 141-142).

Em extensa carta publicada em 1896, no jornal El 
Estandarte Evangélico, Carlos Lazzarè relatou a situação 
em Garibaldi, afirmando que a presença dos frades piorara 
muito as condições do trabalho no local. Referiu que, ao 
passar pela Linha Alencar Araripe, deslocando-se de Bento 
Gonçalves para Garibaldi, as pessoas se escondiam à passa-
gem dele e de seus companheiros, porque acreditavam que 
tinham pés de cabra e rabos, como diabos. Relatou, além 
disso, ser impossível encontrar hospedagem em Garibaldi 
pela propaganda negativa do clero. Somente conseguiu re-
alizar uma reunião religiosa em uma cervejaria, após dizer 
ao temeroso proprietário que o padre também seria convi-
dado. Afirmou que o pároco anterior, o tirolês Bartolomeu 
Tiecher, era um pouco menos adverso aos protestantes. 
Entretanto, referiu que seu coadjutor – o igualmente tirolês 
Giovanni Battista Fronchetti, que assumiu como novo pá-
roco em 1896 (Rubert, 1977, p. 81) –, tornou-se o grande 
algoz dos metodistas, passando de casa em casa para fazer 
propaganda antiprotestante e pregando de forma virulenta 
do púlpito, incitando a população a ser hostil com os evan-



176 

gélicos. Lazzarè resumiu a situação da seguinte forma, ao 
final da carta:

De sua parte, o papismo sentiu que devia organizar sua 
resistência. Faz pouco que chegaram a Conde D’Eu di-
versos jesuítas: converteram em quartel de operações a 
casa do ex-cura, que fugiu, esperam outros sacerdotes e 
estão trabalhando cautelosamente, esperam iniciar uma 
campanha vigorosa contra o protestantismo colonial, isto 
é, levar a guerra até nós em Bento Gonçalves, Alfredo 
Chaves, Conde D’Eu, Forqueta, etc. Mesmo que se 
saiba que Deus está com os seus, não é possível ocultar 
que um só obreiro é muito pouco para um campo tão 
grande e tão promissor102.

A análise de Lazzarè é bastante precisa em termos 
factuais. Em que pese a citação errada da ordem a que 
pertenciam os religiosos recém-chegados, no restante, suas 
informações são exatas. A casa a que ele se refere é a que 
foi vendida aos capuchinhos por Bartolomeu Tiecher, o 
ex-pároco, que se retirou de Conde D’Eu em 1892, por 
dificuldades com parte dos paroquianos (Rabuske, 2001, 
p. 291-292; Rubert, 1977, p. 49). Significativamente, foi 
o mesmo ano em que Carlos Lazzarè fixou lá a sede de 
sua atividade pastoral por algum tempo, antes de retor-
nar a Bento Gonçalves103. Essa casa se tornou o núcleo de 
uma série de construções edificadas pelos capuchinhos em 
Garibaldi, sede estadual da Ordem até 1942 (Boni; Costa, 
1996, p. 33-34). Conforme a mesma correspondência, as 
atividades antiprotestantes já haviam começado, e não 
apenas no local onde os capuchinhos haviam estabelecido 
sua sede, pois os frades estavam realizando missões em toda 
a região.

No entanto, a situação posterior à Revolução também 
apresentava oportunidades para a Igreja Metodista. Na 
mesma extensa carta publicada no semanário El Estandarte 

102	 AHIMU. El Estandarte Evangélico, 15 out. 1896. Tradução do autor.
103	 AIHMU. El Estandarte Evangélico, 15 out. 1894.



177

Evangélico, Lazzarè nota o início de um fenômeno que, 
embora presente desde o início da imigração italiana, tor-
nar-se-ia massivo a partir de então: o deslocamento para 
novas frentes de colonização. Ele relata que, até em razão 
dos eventos ocorridos durante o conflito, diversos evangé-
licos procuraram novos lugares para viver e, consequen-
temente, criaram, de forma espontânea, novos campos de 
trabalho para a Igreja além do Rio das Antas, terras que 
necessitariam de um obreiro só para atendê-las. A compro-
var esse fato há registros no rol de membros da igreja me-
todista de Bento Gonçalves, no qual consta que, logo após 
a Revolução Federalista, a família Fiorentin se transferiu 
para a nova Colônia Guaporé104 (então, mais conhecida 
pelos nomes de Varzinha, Varginha ou Virgínia), dentro 
do mesmo esquema de movimentação que levava os co-
lonos católicos de língua italiana para as novas frentes de 
povoamento.

No entanto, não é somente no fenômeno de reemi-
gração que se verifica como os metodistas participavam 
integralmente das dinâmicas internas da colônia italiana 
naqueles anos. Também a organização das primeiras lo-
jas maçônicas está no radar dos relatos dos pastores. Em 
carta datada de outubro de 1896, Mateus Donati relatou 
uma visita do superintendente Guilherme Robinson a 
Caxias. Naquela ocasião, realizou-se um culto público com 
numerosa assistência, do qual participaram não apenas o 
Intendente Municipal e outras autoridades locais, como 
também o “Venerável da Maçonaria e vários maçons”105. 
Em outra carta, escrita por Carlos Lazzarè, cerca de dois 
anos depois, faz-se referência ao clima de guerra entre ma-
çons e católicos partidários do padre Nosadini, que dilace-
rou Caxias naqueles anos. Lazzarè diz que o intendente era 

104	 AHMCI. Livro Fundação e Rol – Circuito de Bento Gonçalves (1889-1901).
105	 AHIMU. El Estandarte Evangélico. 12 nov. 1896. Tradução do autor.



178 

um defensor da liberdade de consciência, e seus opositores, 
fanáticos que promoveram um atentado contra ele106.

A primeira loja maçônica da RCI surgiu em Caxias, 
em 1887, intitulada Força e Fraternidade, mas, nas lista-
gens de seus membros, até 1895, não consta nenhum dos 
metodistas residentes na Forqueta (Poletto, 2014, p. 100-
107). Talvez isso se deva ao fato de os metodistas residirem 
em zona rural, em um ponto extremo do município. Em 
Bento Gonçalves, a situação foi diferente: quando da fun-
dação da Loja Concórdia, em 1894, eram somente dois os 
metodistas entre 61 membros, Dionisio Baccin e Giuseppe 
Cabrillo. Em 1895, eram quatro entre 71; em 1897, eram 
dez entre 70; e, em 1899, 17 entre 61, quase um quarto do 
total. Naquele final do século XIX, todos os homens meto-
distas chefes de família eram membros da Ordem, e ambos 
os pastores italianos atuantes na região, Carlos Lazzarè e 
Mateus Donati, tinham sido iniciados como maçons na 
Loja Concórdia107. Uma análise específica da interação en-
tre a Igreja Metodista e a Maçonaria na RCI desborda dos 
limites deste trabalho. No entanto, essa relação existiu e se 
intensificou, exatamente, na segunda metade da década de 
1890.

Independentemente do grau de apoio da Maçonaria 
regional nascente, a atividade metodista seguiu em frente. 
Em 1898, a primeira comunidade metodista da RCI, que 
até então realizara suas atividades em um salão provisório 
ou em casas particulares, ganhou um templo, em terreno 
comprado no ano anterior. A construção foi completada ao 
longo de 1898 (Actas, 1898, p. 42). A comunidade entrou 
nela, pela primeira vez, para o culto de Natal daquele ano, 
que foi precedido por intensos trabalhos de decoração, 
inclusive, com a confecção de uma árvore de Natal, sím-

106	 AHIMU. El Estandarte Evangélico. 27 out. 1898.
107	 ALMC. Relações de membros de 1894, 1895, 1897 e 1899. 



179

bolo natalino com origem no Norte da Europa, a qual, nas 
palavras de Mateus Donati, seria “a primeira que nossas 
crianças teriam a oportunidade de ver”108. 

Imagem 30 – Templo metodista de Bento Gonçalves, inaugurado no 
Natal de 1898

Fonte: Kennedy (1928, p. 249).

As dinâmicas da construção do templo foram registra-
das nos trabalhos da Conferência Anual, cuja leitura tam-
108	 AHIMU. El Estandarte Evangélico, 12 jan. 1899. Tradução do autor.



180 

bém fornece outros dados da atividade metodista regional. 
Refere-se o uso exclusivo da língua italiana, a necessidade 
da divisão do circuito de Bento Gonçalves, criando-se 
outro em Alfredo Chaves, e a indicação de que uma obra 
deveria ser iniciada em Caxias, por ser essa cidade o núcleo 
principal da colônia italiana, mas que isso não fora possível 
até então, em razão da falta de um local adequado e do 
fanatismo de parte da população (Actas, 1898, p. 41-42). 
Essas observações demonstram como a Missão metodista 
no Rio da Prata estava bem informada sobre as condições 
regionais. Existia a clara percepção da maior importância 
de Caxias em relação às demais cidades e era conhecida 
a oposição de parte da população local à presença protes-
tante. Ao mesmo tempo, tinha-se conhecimento da direção 
em que avançava a marcha da colonização italiana, o que 
recomendava o estabelecimento de um pastor nas novas 
comunidades situadas além do Rio das Antas.

O ano de 1898 trouxe uma modificação importante na 
configuração metodista regional quanto aos seus pastores. 
Lazzarè era o responsável pelo circuito de Bento Gonçalves 
desde dezembro de 1888, e Mateus Donati, pelo circuito 
da Forqueta desde janeiro de 1892, porém a disciplina da 
Igreja Metodista prevê que o pastorado seja uma instituição 
itinerante. Conforme deliberação da mesma conferência 
anual da Igreja Metodista na região platina, realizada en-
tre março e abril de 1898 na cidade argentina de Rosario, 
Carlos Lazzarè e Mateus Donati trocaram de posto, indo o 
primeiro para a Forqueta e o segundo para Bento Gonçalves 
(Actas, 1899, p. 12), modificação efetivada em maio de 
1898. 

Se Donati pareceu satisfeito com o novo posto, a troca 
não foi bem-recebida por Lazzarè, obrigado a deixar Bento 
Gonçalves às vésperas da inauguração do templo para cuja 
construção trabalhara. Seu descontentamento é evidente 



181

na correspondência, na qual se queixava, dizendo que, na 
Forqueta, sentia-se como isolado do mundo, cercado por 
papistas fanáticos, enquanto “felizes são aqueles que vi-
vem em cidades”109. A direção da missão, além disso, não 
parecia satisfeita com o desempenho do ministro. Após os 
redatores das Atas relatarem que uma tentativa de iniciar 
trabalho em Caxias110 – dentro do circuito de Lazzarè – 
tinha sido “estéril”, afirmavam que havia deficiências no 
serviço pastoral na Forqueta, sendo que estas deveriam ser 
sanadas pelo responsável. Já o trabalho de Mateus Donati, 
no mesmo relatório, é qualificado como “exemplar” (Actas, 
1899, p. 114).

Realmente, o circuito de Donati parecia mais promis-
sor, a julgar pelos números. No que se refere à Forqueta, 
no livro que contém o rol dos membros, registrou-se o in-
gresso somente de filhos de antigos membros. Em Bento 
Gonçalves, ainda que não houvesse mais ingressos maciços 
como na primeira metade da década, Donati recebeu mais 
de 20 pessoas, compreendidas duas famílias inteiras de 
Garibaldi – uma em 23 de agosto de 1899 e outra em 15 
de março de 1900 – e indivíduos isolados111. Além disso, 
foram promovidas festividades públicas, associadas a ou-
tras efemérides. Mateus Donati conta sobre uma grande 
celebração, comemorativa ao 20 de setembro de 1899, re-
alizada na igreja metodista de Bento Gonçalves, com cerca 
de 300 pessoas, entre as quais “muitos católicos”112. Tendo 
em conta que a referida igreja possuía somente 108m² de 

109	 AIMHU. El Estandarte Evangélico, 27 out. 1898.
110	 A Igreja Metodista tentou estabelecer-se em Caxias, em 1899, com Carlos 

Lazzarè. E, novamente, em 1908, por iniciativa de Mateus Donati, sem 
sucesso. Foi instituído um trabalho permanente somente a partir de 1916, 
sob a direção do Rev. Adolfo Ungaretti. Informações contidas em histó-
rico da igreja metodista de Caxias, elaborado em setembro de 1922, por 
ocasião da inauguração do templo local. Acervo do AIMC.

111	 AHMCI. Livro Fundação e Rol – Circuito de Bento Gonçalves 
(1889-1901).

112	 AIMHU. El Estandarte Evangélico. 09 nov. 1899.



182 

área construída113, é fácil concluir que essa comemoração 
foi uma festividade pública, não restrita ao espaço inter-
no do templo. Salienta-se aqui que a comemoração do 20 
de setembro tinha um duplo significado local: é a data de 
início de Guerra dos Farrapos (20 de setembro de 1835) e 
também a comemoração da tomada de Roma pelo exérci-
to italiano (20 de setembro de 1870), data cívica laica na 
península, de alta significação para o mundo protestante, 
como já visto. No contexto da imigração italiana para o Rio 
Grande do Sul, as duas comunidades, italiana e gaúcha, 
associaram-se nas comemorações desse dia (de Ruggiero, 
2014, p. 930-945). 

O extravasamento das celebrações protestantes para o 
espaço público ocorreu de múltiplas formas, sendo uma de-
las por meio das comemorações familiares. Uma das filhas 
de Abramo Canini, por solicitação de um sobrinho, fez o 
seguinte relato acerca da vida de seu pai e de seu batismo:

Papai foi importante em Garibaldi, seja porque era abas-
tado, como por ter sido agente consular da Itália; e talvez 
também porque os compatriotas o conhecessem desde a 
Itália, que não era qualquer um. Portanto, era um ele-
mento de destaque que saía do catolicismo, e deve ter 
sido bastante comentado. O meu batismo foi espalhafa-
toso: um banquete de mais de 80 convidados, no Hotel 
Faraon! Tanto a cerimônia como o sermão [feitos] por 
um pastor italiano, que disseram ser bom orador, certa-
mente doeu ao padre e frades. Foi D. Carlos Lazzarè114.

O batismo de Vittoria Elena Canini, nascida em 14 
de setembro de 1896, foi celebrado em 28 de dezembro 
daquele mesmo ano115, pouco antes de seu pai se tornar for-

113	 Acervo da Igreja Metodista de Bento Gonçalves – AIMBG. Pasta sem 
classificação: relatório intitulado “Estatísticas do Culto Evangélico em 
Geral”, datado do ano de 1947.

114	 Carta de Vittoria Canini a seu sobrinho Enzo Cesare Giulio Ceccon, 25 
ago. 1979. Acervo particular de Enzo C. G. Ceccon.

115	 AHMCI. Primo Libro dei Battesimi della Chiesa Metodista Episcopale. 
p. 26.



183

malmente membro da Igreja Metodista. Para que se tenha 
uma ideia da dimensão da celebração, além de ela ter 80 
convidados, o Hotel Faraon, de propriedade de Vicente 
Faraon, era o maior da cidade de Garibaldi, fundado em 
1884 e situado na sua principal via, a Buarque de Macedo 
(Machiavelli, 2013, p. 4).

Além de festejar, a comunidade metodista da RCI 
também lia, e muito, a julgar pela quantidade de livros, 
a maioria em língua italiana, encontrados pelo autor em 
poder dos descendentes de vários dos fundadores das 
comunidades, com assinaturas destes nas folhas de rosto. 
No entanto, o mais aficionado por livros parece ter sido 
o próprio Mateus Donati, há dezenas deles espalhados 
por acervos institucionais e privados, marcados com seu 
carimbo pessoal, que porta a seguinte inscrição: “Eu não 
me envergonho do Evangelho de Cristo”, em italiano116. 
Além de comprá-los para si e para presentear aos outros, 
Donati tomou a iniciativa de escrever e publicar, fazendo 
isso, significativamente, a partir da Editora Claudiana, de 
propriedade da Igreja Valdense da Itália. A primeira des-
sas publicações – na qual fez uma explicação da oração 
do Creio, verso a verso – foi feita justamente na virada do 
século, período em que a direção da Claudiana estava nas 
mãos de Odoardo Jalla117, pastor valdense que atendeu a 
Pederobba nos anos 1880 e conheceu as pessoas a quem 
Donati dirigiu o escrito.

116	 Referência a Romanos, 1:16: “Porque não me envergonho do evange-
lho de Cristo, pois é o poder de Deus para salvação de todo aquele que 
crê; primeiro do judeu, e também do grego”. Fonte: BIBLIAONLINE. 
Romanos, 1. Disponível em: https://www.bibliaonline.com.br/ara/rm/1. 
Acesso em: 23 jun. 2024.

117	 SOCIETÁ DI STUDI VALDESI. Dizionario Biografico dei Protestanti 
in Italia. 2024b. Disponível em: https://www.studivaldesi.org/diziona-
rio/evan_det.php?evan_id=143. Acesso em: 26 maio 2024.



184 

Imagem 31 – Dedicatória de introdução feita por Mateus Donati, a seu 
livreto Il Credo semplicemente spiegato, publicado em 1900

Fonte: Acervo do autor (1900).

Ao mesmo tempo em que todo esse movimento de 
difusão da fé protestante acontecia na região inteira, as 
informações remetidas à sede da Missão e a correspondên-
cia dos pastores revelavam uma acentuação da oposição 
aos protestantes nos últimos anos do século XIX. Mateus 



185

Donati redigiu um extenso relato, datado de julho de 1899, 
no qual faz um vasto apanhado da situação regional, rela-
cionando episódios conflitivos. Em um primeiro caso, cita 
o acontecido a um grupo de simpatizantes que se dirigia a 
uma reunião religiosa dirigida por ele, em Alfredo Chaves:

Depois de jantar, partiram, e passando por uma família 
conhecida, a convidaram. Mas de lá saiu uma anciã com 
um discurso mais ou menos nesse tom: “Amados meus, 
não vão à reunião de Don Matteo! Vocês não sabem de 
nada. Antes, eu também não sabia nada, e as instruções 
sobre o Evangelho me agradavam, mas quando veio a 
Missão [dos capuchinhos] ao povoado fui confessar-me, 
e o padre me disse muitas coisas, todas verdades! [...] nós 
nascemos católicos, como católicos vivemos e católicos 
morreremos, sem ler a Bíblia nem escutar os protestan-
tes, a ignorância nos protege, e os padres tomam sobre 
si toda a responsabilidade; ao contrário, se quisermos 
estudar e indagar, o sacerdote nos abandonará e toda a 
responsabilidade cairá sobre nós. O padre me assegurou 
que, se permanecermos fieis à nossa Santa Madre Igreja, 
ele sempre nos dará a absolvição dos nossos pecados; 
mas, se fizermos o contrário, ele nos abandonará, e os 
protestantes não poderão nos ajudar, porque eles não ab-
solvem pecados nem celebram missas pelos defuntos”118.

Em que pese o devido distanciamento que deve ser 
dado à narrativa, em especial no sentido da assunção cons-
ciente da ignorância como algo positivo, o relato dá uma 
ideia interessante do tipo de abordagem que foi adotado 
pelo clero católico no combate à propaganda protestante: 
apelo à ancestralidade católica, à autoridade do sacerdote 
como intermediário devidamente capacitado, à necessida-
de do sacramento da confissão para absolvição dos pecados 
e à possibilidade de realização de atos religiosos eficazes 
em favor dos falecidos. Isso tudo dá uma noção precisa da 
grande mudança de paradigmas comportamentais e men-
tais que era necessária para a adesão à fé protestante. O 
colono norte-italiano, além de não ir mais a mesma igreja 

118	 AHIMU. El Estandarte Evangélico, 24 ago. 1899. Tradução do autor.



186 

dos vizinhos e parentes, sofrendo possíveis questionamen-
tos por isso, deveria tomar para si toda a responsabilidade 
da sua salvação individual, sem os atos celebrados pelo sa-
cerdote, e deveria deixar para trás até mesmo seus mortos.

Na mesma correspondência, Donati fala, de forma 
irônica, do clima de excitação que a presença dos religiosos 
católicos causou em Garibaldi, que ele segue chamando de 
Conde D’Eu:

Parece que os frades e as freiras trouxeram os demônios, 
porque antes não se ouvia falar de endemoniados, mas 
agora, segundo se diz, há muitos. Há pouco tempo uma 
jovem de uns 18 anos de idade vomitou grandes pregos, 
agulhas em cruz com rosas frescas, fundos de vasos, pe-
daços de louça e outros objetos que parecem impossíveis 
de passar pela garganta. Os frades lutavam para expulsar 
o espírito diabólico que (davam a entender), fazia todas 
essas extravagâncias! Por fim, triunfaram. Mas se diz que 
há muitos com sintomas de possessões demoníacas119.

Como se vê, a colônia italiana de fins do século XIX não 
era um local absolutamente tranquilo e pacato. Garibaldi 
foi um ponto focal desse conflito, também de acordo com 
as fontes católicas, em especial, aquelas referentes aos freis 
capuchinhos. Apesar de já terem comprado um terreno, 
os metodistas não conseguiram construir um templo na 
cidade:

Quando a pressão não era suficiente, os missionários não 
hesitavam em utilizar a força para barrar a presença de 
igrejas concorrentes. Tal aconteceu em Garibaldi, quan-
do, em 1899, a comunidade metodista, que se organi-
zara em Bento Gonçalves, iniciara a construção de um 
templo. A construção foi interrompida graças à pressão 
do pároco, Giovanni Fronchetti, e dos frades sobre a po-
pulação local (Zugno, 2017, p. 41).

As fontes consultadas não informam o que aconteceu 
com exatidão, mas fato é que a igreja não foi construída, 

119	 AHIMU. El Estandarte Evangélico, 24 ago. 1899. Tradução do autor.



187

Garibaldi só teve um templo metodista propriamente dito 
na década de 1960. As atas da conferência anual de 1900 
registram, laconicamente, uma “surda perseguição” em 
Conde D’Eu, movida pelos frades (Actas, 1900, p. 40-41). 
Isso não significa necessariamente que houve de imediato 
um arrefecimento da atividade metodista na RCI. Além 
da profusão de cerimônias públicas, ocorreu o ingresso de 
novos membros, ainda que em ritmo muito menor do que 
antes da Revolução Federalista.

Porém, no meio dessa luta renhida, uma decisão ex-
terna alterou em definitivo o perfil da Igreja Metodista no 
Rio Grande do Sul. Uma das praxes do mundo protestante 
era a denominada “cortesia missionária”, o acordo segundo 
o qual, onde uma denominação estava estabelecida, a ou-
tra não se instalaria. Havendo risco de conflito ou mesmo 
por negociação, poderia haver a retirada de uma das duas, 
como aconteceu com os presbiterianos em favor dos epis-
copais, na cidade de Rio Grande, em 1889 (Reily, 2003, 
p. 250-253). Entre os metodistas, ambas as igrejas, Igreja 
Metodista Episcopal (IME) e Igreja Metodista Episcopal 
Sul (IMES), atuavam em diferentes pontos da América do 
Sul. No Brasil, a IMES atuava nos estados de São Paulo, 
Rio de Janeiro e Minas Gerais, enquanto a IME mantinha o 
trabalho no Rio Grande do Sul e no Pará. No ano de 1899, 
ambas as igrejas chegaram a um entendimento, no sentido 
de que o trabalho no Brasil seria integralmente assumido 
pela IMES, enquanto a IME ficaria com os países de lín-
gua espanhola da América do Sul, sendo definida a data 
de 1º de agosto de 1900 para a concretização da mudança 
(Actas, 1900, p. 59).

Pelos termos do acordo, os três pastores atuantes no 
Rio Grande do Sul poderiam optar entre a incorporação 
ao novo trabalho ou o retorno às áreas atendidas pela IME. 
Mateus Donati e John Price, estabelecidos respectiva-



188 

mente em Bento Gonçalves e Porto Alegre, optaram por 
ficar. Carlos Lazzarè, não sem surpresa, quis retornar para 
o Uruguai. Era um homem sexagenário, que já dependia 
do auxílio de sua filha para manter em dia o registro de 
batismos na Forqueta Baixa, conforme a caligrafia e as assi-
naturas no livro respectivo. Foi transferido para a paróquia 
de Santa Lucia, no Uruguai, onde faleceu em 1907120. 

Com a chegada do novo presbítero presidente, James 
William Wolling, em janeiro de 1901, Donati foi mantido no 
cargo e Price enviado para um novo posto em Santa Maria, 
com a designação de um novo pastor para a Forqueta, João 
Ruiz, um espanhol (Flores, 1937, p. 33-35). Essa alteração 
mudou profundamente o desenho do Metodismo no Rio 
Grande do Sul, até então essencialmente limitado a Porto 
Alegre e à colônia italiana. A IMES encarnava precisa-
mente o ideal missionário americano no Brasil: atingir a 
população nativa do país, os “legítimos brasileiros”. A nova 
direção considerava que a grande fraqueza da obra no Rio 
Grande do Sul era o fato de ser composta, predominan-
temente, por elementos estrangeiros, tanto italianos como 
alemães (Reily, 1980, p. 103-104). Tanto é assim que, já 
em 1901, foi inaugurado trabalho em Santa Maria e Cruz 
Alta. Logo após, em Cachoeira do Sul e Uruguaiana, cida-
des de população luso-brasileira (Flores, 1937, p. 35-36). 

Em 1900, dois terços dos metodistas do Rio Grande 
do Sul ainda viviam na colônia italiana. Entre os membros 
efetivos, um total de 141 pessoas, 66 viviam no Circuito 
de Bento Gonçalves, 25 no da Forqueta e 50 no de Porto 
Alegre (Eighty-Second Annual Report, 1901, p. 308-309). 
Essa distribuição continuaria a ser sentida ainda nas pri-
meiras décadas do século XX. No entanto, o peso da balan-
ça de forças e de recursos investidos pela Igreja Metodista 
passou, a partir de então, a se inclinar em favor de outras 
120	 AHIMU. El Estandarte Evangélico, 25 abri. 1907.



189

localidades, e o Metodismo na RCI e no Rio Grande do Sul 
entrou em uma nova fase.



190 

5 Considerações finais

Para além dos estereótipos de uma nação pouco dinâ-
mica, agrária, pobre e exclusivamente católica, a Itália das 
últimas décadas do século XIX era uma terra que passava 
por grandes transformações sociais e políticas. Antigas es-
truturas de poder se alteravam rapidamente, a economia 
se dinamizava e a mentalidade e os sentimentos religiosos 
dos italianos, pouco a pouco, modificavam-se. Essa grande 
diversidade foi exportada a partir da imigração de italianos 
para diferentes países, inclusive, para o Brasil. Na década 
de 1870, encontraram-se neste país dois fenômenos de 
abrangência mundial, a imigração maciça de italianos e a 
chegada de denominações protestantes, em especial ameri-
canas, dentro daquilo que se convencionou chamar de Era 
Missionária.

No caso em estudo, a Igreja Metodista da colônia 
italiana gaúcha é fruto direto da Era Missionária. A Igreja 
Valdense Italiana, durante e após o processo de Unificação, 
alterou sua identidade de igreja de gueto para abraçar a 
nova nação e iniciar intenso processo de proselitismo na pe-
nínsula, que atingiu algumas comunidades no Vêneto e no 
Friuli, especialmente nas cidades de Pederobba e Poffabro. 
Mesmo em um contexto predominantemente rural e quase 
de exclusividade católico, a Igreja Valdense logrou formar 
pontos de pregação em pequenas localidades do Nordeste 
da Itália e atendê-los da melhor maneira que conseguiu.

Uma parte significativa desses valdenses vênetos, 
juntamente com outros valdenses, estes oriundos dos vales 
históricos do Piemonte, fizeram parte do grande fluxo imi-
gratório italiano com destino ao Rio Grande do Sul e se fi-



191

xaram nas colônias mais antigas da região colonial serrana: 
Conde D’Eu, Dona Isabel, Caxias e Alfredo Chaves. Após 
a chegada do maior desses grupos, em 1885, os valdenses 
entraram em contato com o representante no Rio Grande 
do Sul da Missão Metodista no Rio da Prata. Portanto, um 
movimento iniciado no Vêneto e no Friuli como um ramo 
da Era Missionária – a expansão valdense pela Itália – vai 
ser completado, via imigração, pelo acolhimento desses 
italianos valdenses no seio da Igreja Metodista dos Estados 
Unidos – cuja expansão na América do Sul representa ou-
tro ramo da mesma Era Missionária.

A opção dos valdenses italianos imigrados pela Igreja 
Metodista decorreu não de um exercício de escolha entre 
denominações em livre competição entre si, em um mer-
cado religioso pleno (Berger, 1971, p. 168-169), mas sim 
porque era uma das duas únicas denominações protestan-
tes então atuantes no Rio Grande do Sul, e a única das duas 
que tinha condições de atendê-los em sua língua nativa121. 
Além disso, em termos teológicos, considerando os influ-
xos arminianos e puritanos das origens do Metodismo, ele 
não está distante da família das Igrejas Reformadas, à qual 
pertence a Igreja Valdense.

A questão da língua falada foi central nesse contexto. 
A Igreja Metodista, com toda probabilidade, deu-se con-
ta da importância do pedido insistente daqueles italianos 
por pastores residentes – pleito que havia sido apresentado 
muitas vezes na Itália, sem sucesso – e se esforçou para 

121	 A outra denominação existente, a Igreja Luterana, não tinha então con-
dições nem efetivo interesse de atender pessoas que não fossem de língua 
alemã, como fica evidente até mesmo na leitura do excerto de correspon-
dência apresentado no Anexo C. Observa-se que, em situação de concor-
rência plena entre diversas denominações protestantes e na ausência de 
igreja própria, os valdenses emigrados tendiam a se aproximar de outras 
denominações pertencentes à família das Igrejas Reformadas, como os 
presbiterianos e os congregacionais, como aconteceu nos Estados Unidos 
(Pilone, 2016).



192 

atendê-lo em curto espaço de tempo. Tão logo fundados, 
os dois primeiros circuitos, Bento Gonçalves e Forqueta 
Baixa, foram atendidos por pregadores de língua italiana 
vindos dos países platinos, alçados à função de responsáveis 
pelos respectivos perímetros. Houve evidente identificação 
entre as comunidades e esses pastores, pois ambos eram 
norte-italianos e conheciam os hábitos e a mentalidade dos 
seus conterrâneos, ainda que sua experiência migratória 
inicial fosse diferente.

Esses elementos sócio-linguísticos permitiram que as 
comunidades metodistas da RCI, no século XIX, assumis-
sem um caráter étnico muito particular: igreja evangélica 
de língua italiana, composta essencialmente por imigrantes 
italianos, atendida por pastores que eram italianos natos. 
Dentro do cenário evangélico brasileiro, há somente um 
caso semelhante, a Congregação Cristã no Brasil, fundada 
pelo italiano Luigi Francescon122, na cidade de São Paulo, 
que até meados dos anos 1930, ainda editava hinários 
bilíngues, em italiano e português (Pereira, 2004, p. 86-
93). Até essa mesma época, ela era frequentada predomi-
nantemente por pessoas de origem italiana.

O caráter italiano dessa igreja nascente se manifestou, 
também, na construção de locais específicos para o culto 
em relativo curto espaço de tempo. Para o católico, o tem-
plo tem uma grande centralidade no culto e na devoção, o 
que não ocorre de maneira tão marcada no protestantismo 
de missão de origem norte-americana. Na colônia italiana 
gaúcha, foi em torno da igreja que as comunidades católicas 
organizaram suas estruturas componentes, escola, cemité-
rio e salão comunitário. E quanto aos italianos protestantes?

Por mais rupturas que a experiência migratória possa 
ter causado às pessoas, o seu mundo continuava cheio de 

122	 Luigi Francescon nasceu em Cavasso Novo, no Friuli, localidade próxima 
dos pontos de pregação permanentes valdenses de Poffabro e Andreis.



193

referências às localidades de onde tinham partido na Itália 
e à forma como sua vida era estruturada lá. Para essas pes-
soas, um templo continuava a ser importante para a vida 
religiosa. Isso se comprovou pelo empenho com que se 
esforçaram para tê-lo, mesmo sendo poucos numericamen-
te, estando relativamente dispersos na RCI e com parco 
ou nenhum auxílio da Missão Metodista no Rio da Prata. 
Com tais características, a Igreja Metodista foi, no período 
em estudo, a única denominação religiosa, além da Igreja 
Católica, a se estabelecer e a angariar adeptos entre os co-
lonos italianos estabelecidos na Serra Gaúcha.

Além disso, no período em estudo, a RCI – guardadas 
as devidas proporções – reproduziu o cenário do Norte da 
Itália, no final do século XIX, no campo religioso: havia 
denominações protestantes com fortes ligações com o ex-
terior, buscando expansão em áreas tradicionalmente ca-
tólicas e em grande medida rurais. A ruptura de sistemas 
sociais e econômicos tradicionais permitiu, no Brasil e na 
Itália, uma reestruturação de forças, que criou fricções e 
frestas. Essas fraturas são particularmente visíveis no Brasil. 
Nas primeiras décadas da colonização italiana, houve a 
criação de todo um novo modo de vida, inclusive, orga-
nizado de forma espacialmente diferente, em lotes rurais, 
relativamente distantes uns dos outros, com assistência sa-
cerdotal deficiente pela falta de padres e pelas dificuldades 
dos caminhos.

Era grande o contraste com a Itália, onde se vivia em 
aldeias e cidades, com uma vida balizada pela presença 
física dos templos e sacerdotes católicos e uma rede densa 
de escolas, hospitais, orfanatos e ancianatos católicos, que 
perpassava toda a tessitura social (Zanini, 2019, p. 20), 
dando-lhe um caráter confessional, mesmo com a sobrepo-
sição de um Estado laico a partir de 1861. No Brasil, esse 
tecido social marcado pelo catolicismo não era tão denso 



194 

como na Itália, era mais frouxo. Sofreu um grande impacto 
pela proclamação de uma república laica em 1889, que se 
afastou, de forma unilateral, da Igreja Católica, a quem, até 
então, o poder central sustentava.

O protestantismo se inseriu nas brechas que surgiram 
nesse contexto. As diferentes possibilidades de organização 
cosmológica foram tentadoras para um determinado grupo 
de pessoas que, por diversos motivos, desde os ideológicos 
até os estritamente pessoais, não se enquadrava totalmente 
no modelo proposto pelo catolicismo. A fé protestante foi 
inicialmente praticada por aqueles que já vieram valdenses 
da Itália, mas também, aos poucos e cada vez mais, por 
pessoas que se converteram e tiveram relações de parentes-
co e de vizinhança na colônia com os protestantes. Nesse 
sentido, foi possível identificar um padrão consistente de 
aceitação do protestantismo entre pessoas que tiveram 
atritos pessoais com sacerdotes católicos. A conversão de 
católicos à Igreja Metodista, na primeira metade da déca-
da de 1890, ocorreu em um ritmo substancial, tanto que, 
em certo momento, pareceu possível o estabelecimento 
firme de uma substancial minoria protestante no interior 
da colônia italiana, gerando reações. Analisando a situação 
retrospectivamente, nos primeiros anos da década de 1910, 
o capuchinho Bernardino D’Apremont fez as seguintes 
reflexões:

Nas colônias italianas do Rio Grande do Sul houve 
um momento em que o protestantismo tomou pé. 
Entretanto, foi rechaçado em definitivo e o conjunto 
dos nossos colonos permaneceu totalmente católico. O 
esforço dos protestantes, sobretudo dos evangélicos, dos 
metodistas, dos adventistas e dos sabatistas continua, 
mas suas seitas não penetram mais como outrora. Em 
suma, eles não prejudicaram seriamente o sólido bloco 
destes robustos trabalhadores católicos. Houve poucas 
defecções, todas esporádicas, nenhuma conversão em 



195

massa; e os apóstatas abandonaram as colônias, ou então 
vivem absolutamente isolados.
A chegada dos nossos padres ao Rio Grande do Sul coin-
cidiu precisamente com o tempo em que a propaganda 
protestante começava a lograr êxito entre os colonos de 
origem italiana. Foi em grande parte devido ao movi-
mento de fervor que excita seus trabalhos apostólicos, 
como também sua incessante ação em todos os lugares, 
até as últimas ramificações das colônias, que se deve atri-
buir a conservação da fé nestas regiões.
Não quero dizer que o resto do clero não tenha contribu-
ído também, longe disso. Terei o prazer, na oportunida-
de, de narrar, por exemplo, as lutas e os trabalhos de Don 
Fronchetti, vigário de Conde D’Eu. As proezas originais 
e lendárias do Pe. Matheus Pasquali, vigário de Alfredo 
Chaves, as medidas defensivas tomadas, num caso de 
propaganda protestante, em sua paróquia, por Don 
Giacomo Bruttomesso, vigário de Nova Vicenza, e assim 
por diante. Todo o clero cumpriu com o seu dever. Mas 
sem a chegadas e as Missões dos Padres Capuchinhos o 
grupo colonial do Nordeste do Estado teria sido aber-
tamente presa fácil do protestantismo (D’Apremont; 
Gillonay, 1976, p. 118-119).

Assim como os pastores metodistas se equivocaram 
ao nomear as ordens religiosas católicas, os sacerdotes 
católicos também se confundiram ao tentar individuar as 
diferentes denominações protestantes. Com exceção disso 
e da afirmação de que os apóstatas estariam “totalmente 
isolados”, o que não correspondia à realidade, a narrativa 
foi fidedigna. Após quase uma década e meia do final do 
século XIX, era possível fazer uma avaliação bastante pre-
cisa do que ocorrera. A possibilidade de protestantização 
de uma parte da população colonial italiana foi cortada por 
uma forte reação coordenada, tanto dos frades capuchinhos 
quanto de sacerdotes seculares citados nominalmente nesta 
pesquisa, cujas atividades antiprotestantes foram confirma-
das por outras fontes mencionadas ao longo deste texto.

A conversão dos protestantes foi efetivamente perse-
guida com empenho, e os resultados desejados foram ob-



196 

tidos. A título de exemplo, a família Brun deixou a igreja 
metodista de Bento Gonçalves logo nos primeiros anos 
do século XX; já duas famílias católicas da Forqueta, as 
quais haviam se tornado metodistas em 1892 – Colombo e 
Giovenardi – retornaram ao catolicismo ainda na segunda 
metade da década de 1890123. O processo seguiu nos anos 
subsequentes. Em carta datada de 12 de outubro de 1904, 
escrita em Bento Gonçalves, o bispo de Piacenza, Giovanni 
Battista Scalabrini, que estava em visita apostólica dirigida 
à colônia italiana do Rio Grande do Sul, escreveu o que 
segue:

Em Alfredo Chaves, tive a alegria de receber a abjuração 
do protestantismo da família Busnelli [sic] que, ainda em 
Treviso, se filiara à seita. Estando presentes à minha che-
gada e às palavras de saudação na Igreja Matriz, a graça 
de Deus os tocou. Todos regressaram à Igreja, menos o 
velho pai. Ele, porém, no último dia, se mostrava muito 
diferente comigo. Que a misericórdia de Deus lhe seja 
copiosa. Estou aqui desde segunda-feira, 10 do cor-
rente. É impossível descrever o entusiasmo da colônia. 
Um exército de homens a cavalo, enfeites, aclamações 
(inclusive na igreja): um autêntico triunfo! E pensar que 
esses centros têm muitos protestantes, com seu templo, e 
muitos maçons, com sua loja! A maioria do povo, porém, 
sobretudo nos núcleos coloniais, se conserva católico 
fervoroso (Rizzardo, 1975, p. 79-80).

O período posterior a 1895 acusou um aumento da re-
sistência à pregação metodista, que, no século XX, acabou 
por praticamente impedir qualquer expansão efetiva. Uma 
simples leitura do rol dos membros das igrejas metodistas 
regionais mostra que, durante a primeira metade do século 
XX, os sobrenomes dos membros são os mesmos daqueles 
registrados em 1900. A “contrarreforma católica colonial”, 
por assim dizer, atingiu os objetivos a que se propunha.

123	 Livros de registros de membros das igrejas metodistas de Bento Gonçalves 
e Forqueta Baixa (Coutinho, 2020, p. 34).



197

Na verdade, considerando que a grande maioria dos 
italianos metodistas eram convertidos recentes ao pro-
testantismo (com exceção dos valdenses dos vales), é até 
admirável que tenham permanecido protestantes, o que 
causa interesse no pesquisador no que diz respeito a saber 
as razões dessa persistência, que parecem ser de cunho 
eminentemente íntimo. Afinal, eles migraram para um país 
que era oficialmente católico até 1889 e continuou, de for-
ma majoritária, católico depois disso. Nesse sentido, uma 
eventual conversão do imigrante italiano católico ao pro-
testantismo não apresentaria as vantagens potenciais que 
poderiam surgir na hipótese dessa conversão ocorrer em 
um país de maioria protestante, como os Estados Unidos, 
por exemplo124.

Por razões de limitação temática e de espaço, assuntos 
relevantes não foram aprofundados neste trabalho. Cita-se 
aqui somente um deles, a relação entre Igreja Metodista e 
Maçonaria, que foi, sem dúvida, estreita, considerando a 
participação maciça dos homens metodistas na Ordem e 
a presença também massiva de funcionários públicos nas 
lojas, representantes da nova ordem republicana, posterior 
a 1889 (Poletto, 2014, p. 35-43). Levando em considera-
ção que os municípios de Bento Gonçalves e Caxias foram 
criados justamente nesse período – ambos em 1890 –, e que 
houve participação de metodistas e maçons nesse processo 
(Poletto, 2014, p. 72-74), abre-se um campo promissor 
para novas análises da história política regional.

Em conclusão, pode-se afirmar que não houve unifor-
midade, nem mesmo religiosa, no seio da imigração italiana 
para o Rio Grande do Sul. As narrativas homogeneizan-

124	 Em uma análise comparativa, conforme Gioacchino (2012, p. 347), mes-
mo nos Estados Unidos, a sedução das possíveis vantagens econômicas e 
sociais de uma conversão ao protestantismo não obteve sucesso entre os 
italianos católicos emigrados para esse país, os quais permaneceram mas-
sivamente vinculados à sua fé original.



198 

tes foram construídas a posteriori, em especial, a partir da 
celebração do cinquentenário da imigração, em 1925. A 
colônia italiana da década de 1890, em um Brasil recém-
-república, onde a própria hierarquia católica estava em 
fase de reconstrução, ofereceu possibilidades de diversos 
caminhos a trilhar, que nem sempre são facilmente visíveis 
depois de transcorrido quase um século e meio. A Itália não 
era homogênea, também não o era a colônia italiana gaú-
cha, nem mesmo em termos confessionais. Isso ficou, em 
grande medida, esquecido tanto por parte dos estudiosos 
da imigração italiana – boa parte deles vinculados à Igreja 
Católica – quanto por parte dos metodistas e dos demais 
estudiosos da religião no Brasil.

 



199

REFERÊNCIAS

ACERVO DO MUSEU HISTÓRICO CASA DO IMIGRANTE 
DE BENTO GONÇALVES (AMHCI). Livro Fundação e Rol do 
Circuito de Bento Gonçalves. Bento Gonçalves, 1889-1901.

ACERVO DO MUSEU HISTÓRICO CASA DO IMIGRANTE 
DE BENTO GONÇALVES (AMHCI). Livro de Registro de 
Batismos do pastor João da Costa Corrêa. Bento Gonçalves, 
1887-1889.

ACERVO DA IGREJA METODISTA DE BENTO GONÇALVES. 
Pasta sem classificação: “Estatísticas do Culto Evangélico em 
Geral”. Bento Gonçalves, 1947.

ACERVO DO MUSEU HISTÓRICO CASA DO IMIGRANTE 
DE BENTO GONÇALVES (AMHCI). Primeiro Livro de 
Batismos da Igreja Metodista de Bento Gonçalves. Bento 
Gonçalves, 1889-1918.

ACERVO DO MUSEU HISTÓRICO CASA DO IMIGRANTE 
DE BENTO GONÇALVES (AMHCI). Registro dos Falecimentos 
dos Membros da Igreja Metodista no Circuito de Bento 
Gonçalves. Bento Gonçalves, 1909.

ACTAS DE LA CUARTA REUNIÓN DE LA CONFERENCIA 
ANUAL DE SUD AMERICA DE LA IGLESIA METODISTA 
EPISCOPAL. Buenos Aires: Imprensa Evangélica, 1896.

ACTAS DE LA OCTAVA REUNIÓN DE LA CONFERENCIA 
ANUAL DE SUD AMERICA DE LA IGLESIA METODISTA 
EPISCOPAL. Buenos Aires: Imprensa Evangélica, 1900.

ACTAS DE LA SÉPTIMA REUNIÓN DE LA CONFERENCIA 
ANUAL DE SUD AMERICA DE LA IGLESIA METODISTA 
EPISCOPAL. Asunción: Talleres Nacionales de H. Kraus, 1899.

ACTAS DE LA SEXTA REUNIÓN DE LA CONFERENCIA 
ANUAL DE SUD AMERICA DE LA IGLESIA METODISTA 
EPISCOPAL. Asunción: Talleres Nacionales de H. Kraus, 1898.

ADORNO, Vincenzo. Guida alle fonti sull’emigrazione: Fondo 
Ordinamento Austriaco (1815-1918). Trento: Giunta della Provincia 
Autonoma di Trento, 1998. 



200 

ÁLBUM COMEMORATIVO DO 75º ANIVERSÁRIO DA 
COLONIZAÇÃO ITALIANA NO RIO GRANDE DO SUL. Porto 
Alegre: Revista do Globo, 1950.

ALTOÉ, Valeriano. “Napolitanos, ‘nuvens de gafanhotos’?”. In: 
BONI, Luis Alberto de (org.). A presença italiana no Brasil III. 
Porto Alegre: EST; Torino: Fondazione Giovanni Agnelli, 1996.

AMADO, Janaína. A revolta dos Mucker. São Leopoldo: Unisinos, 
2002.

AMICIS, Edmondo de. Alle Porte d’Italia. Roma: Casa Editrice A. 
Sommaruga e Cia., 1884.

ANALISI del texto “Inno a Satana” di Giosué Carducci. 
fareLetteratura, 2015. Disponível em: https://www.fareletteratura.
it/2015/10/01/analisi-del-testo-e-parafrasi-inno-a-satana-carducci/. 
Acesso em: 16 mar. 2025.

ANDRADE, Manuel Correia de. Italianos em Pernambuco. In: 
BONI, Luis Alberto de (org.). A presença italiana no Brasil II. 
Porto Alegre: EST; Torino: Fondazione Giovanni Agnelli, 1991.

ARQUIVO DA IGREJA METODISTA DE CAXIAS DO SUL 
(AIMCS). Livro Registro de Forqueta do Caí. Caxias do Sul, 
1891-1943.

ARQUIVO DA LOJA MAÇÔNICA CONCÓRDIA DE BENTO 
GONÇALVES (ALMC). Registro dos membros de 1897. Bento 
Gonçalves, 1897.

ARQUIVO HISTÓRICO DA DIOCESE DE TREVISO. Pastas 
de Relatórios das Visitas Pastorais: Relatório prévio elaborado para 
a visita do Bispo Giuseppe Callegari a Pederobba pelo pároco local, 
Antonio Serraglio. Ago. 1882.

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA METODISTA DO 
URUGUAI (AHIMU). El Estandarte Evangélico. Edições de 31 
mar. 1894, 15 out. 1894, 19 set. 1895, 15 out.  1896, 12 nov. 1896, 
27 out. 1898, 12 jan. 1899, 24 ago. 1899, 09 nov. 1899, 25 abri. 
1907.

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Livro de Registro dos Atos de 
Nascimento e Batismo da paróquia valdense de Prali. Anos de 
1849 e 1851.

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Livro de Registro dos Atos de 



201

Nascimento e Batismo da paróquia valdense de Pramollo. Anos 
de 1851 e 1854.

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Pasta Costabel: carta de Philippe 
Costabel ao Moderador. 1º dez. 1884.

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Pasta O. Jalla: carta escrita por 
Odoardo Jalla ao Ministro Presidente. 08 mar. 1883.

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Pasta O. Jalla: carta escrita por 
Odoardo Jalla ao Ministro Presidente. Nov. 1883. 

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Pasta O. Jalla: Specchietto statistico 
dei membri della Diaspora Veneta Valdese. 01 mag. 1884.

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Pasta Pederobba: carta de Michele 
Marcon a Matteo Prochet. 1º fev. 1880.

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Pasta Pederobba: carta de Michele 
Marcon ao presidente do Comitê Evangelizador. 13 jan. 1881.

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Pasta Pederobba: carta de Michele 
Marcon a Matteo Prochet. 19 jul. 1881.

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Pasta Pederobba: carta de Michele 
Marcon a Matteo Prochet. 17 abr. 1883.

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Pasta Pederobba: cartas de Luigi 
Cassamali ao Ministro Presidente. 15 set. 1883, 13 out. 1883 e 02 
nov. 1883. 

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Pasta Pederobba: carta de Francesco 
Busnello e Marietta Busnello a Matteo Prochet. 18 dez. 1883. 

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Pasta Pederobba: carta de Michele 
Marcon a Matteo Prochet. 14 abr. 1884. 

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Pasta Poffabro: carta de Eugenio Brun 
a Giovanni Pietro Pons. 30 dez. 1874. 



202 

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Pasta Pons: Carta de Giovanni 
Battista Pons a Matteo Prochet. 14 dez. 1874.

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Registro dos Imigrantes do Núcleo 
Colonial de Nova Palmira: 1876-1879. Porto Alegre: EST; Turim: 
Fondazione Giovanni Agnelli, 1989.

ARQUIVO HISTÓRICO DA IGREJA VALDENSE, TORRE 
PELLICE, ITÁLIA (AHIV). Relatório Anual do Comitê de 
Evangelização. 1886. p. 27.

ARQUIVO HISTÓRICO DO RIO GRANDE DO SUL (AHRS). 
Togno Brusafrati: Tonho Queima-frades. Porto Alegre: EST; Caxias 
do Sul: Correio Riograndense, 1997. 

ARQUIVO HISTÓRICO MUNICIPAL DE GARIBALDI 
(AHMG). Pasta da família Canini: documento intitulado “Abramo 
Canini”. Garibaldi, [201-].

ARQUIVO HISTÓRICO MUNICIPAL JOÃO SPADARI ADAMI. 
Álbum Recordações das Colônias Conde D´Eu, Dona Isabel, Alfredo 
Chaves, Antônio Prado e Caxias. Caxias do Sul, [189-].

ARQUIVO NACIONAL. Divisão de Polícia Marítima, Aérea e de 
Fronteiras. Relações de Passageiros em Vapores. Rio de Janeiro: 
Vapor América, 27 maio 1879.

ARQUIVO NACIONAL. Divisão de Polícia Marítima, Aérea e de 
Fronteiras. Relações de Passageiros em Vapores. Rio de Janeiro: 
Vapor Coventina, 17 jan. 1885.

ARQUIVO NACIONAL. Divisão de Polícia Marítima, Aérea e de 
Fronteiras. Relações de Passageiros em Vapores. Rio de Janeiro: 
Vapor Strassburg, 28 out. 1879.

ASSIS, Nívia Paula Dias; CINTRA, Jorge Pimentel. O Mappa 
Geográfico da Capitania do Piauhy, de Antonio Galluzzi. In: 
SIMPÓSIO BRASILEIRO DE CARTOGRAFIA HISTÓRICA, 
3., 2016, Belo Horizonte. Anais [...]. Belo Horizonte: Centro de 
Referência em Cartografia Histórica (CRCH) da Universidade 
Federal de Minas Gerais (UFMG), 2016. 63-72 p. ISSN 978-85-
62164-09-5. Disponível em: https://www.ufmg.br/rededemuseus/
crch/simposio2016/pdf/5NiviaAssis-JorgeCintra_3SBCH.pdf. 
Acesso em: 17 dez. 2023.

ATLANTE LINGUISTICO ITALIANO. Dialetti d’Italia. 2023. 
Disponível em: https://www.atlantelinguistico.it/dialetti-d-italia.
html. Acesso em: 07 jan. 2023.



203

ATLANTE LINGUISTICO ITALIANO. Carte linguistiche, 2023. 
Disponível em: https://www.atlantelinguistico.it/. Acesso em: 07 
jan. 2023.

ATLAS SOCIOECONOMICO. Demografia (1872-1980), 2023. 
Disponível em: https://atlassocioeconomico.rs.gov.br/demografia-
1872-a-1980. Acesso em: 28 dez. 2023.

AUDISIO, Gabriel. Migrazioni Valdesi. In: TASCA, Francesca 
(org.). Storia dei Valdesi I: Come nuovi apostoli (secc. XII-XV). 
Torino: Claudiana, 2024.

AZEVEDO, Thales de. Italianos e Gaúchos: cadernos de pesquisa. 
Caxias do Sul: Educs, 1994.

AZEVEDO, Thales de. Italianos e gaúchos: Os anos pioneiros da 
colonização italiana no Rio Grande do Sul. Porto Alegre: A Nação: 
DAC: SEC, 1975.

AZEVEDO, Thales de. Italianos na Bahia: familismo e imigração. 
In: BONI, Luis Alberto de (org.). A presença italiana no Brasil II. 
Porto Alegre: EST; Torino: Fondazione Giovanni Agnelli, 1991.

BALEN, Ítalo. Os pesos e as medidas. Caxias do Sul: Educs; Porto 
Alegre: EST, 1981.

BERGER, Peter. O Dossel Sagrado. Rio de Janeiro: Vozes, 1971.

BERNARDI, Fiorenzo. Il dono di Catterina: Il tempietto degli 
Onigo a Pederobba tra storia e leggenda. Crocetta del Montello: 
Terra Ferma: Opere Pie D’Onigo in Pederobba, 2014.

BERTONHA, João Fabio. Italianos e Austro-Húngaros no Brasil: 
Nacionalismos e identidades. Caxias do Sul: Educs, 2018.

BÍBLIA. Romanos, 1. Disponível em: https://www.bibliaonline.
com.br/ara/rm/1. Acesso em: 23 jun. 2024.

BONI, Luis Alberto de. 150 anos de imigração no Rio Grande do 
Sul. In: BACCA, Ademir Antônio (org.). 150 anos da imigração 
italiana no Rio Grande do Sul – Bento Gonçalves: Proyecto 
Cultural Sur Brasil, 2019. 1 v.

BONI, Luis Alberto de. O sucesso apesar do caos: os Presidentes 
da Província de São Pedro do Rio Grande do Sul a respeito da 
colonização (1869-1889). In: BONI, Luis Alberto de (org.). A 
Presença Italiana no Brasil. Porto Alegre: EST; Torino: Fondazione 
Giovanni Agnelli, 1996. 3 v.

BORTOLANZA, Karina; VENDRAME, Maíra Ines. Crenças 
e práticas de cura entre descendentes de imigrantes italianos no 

https://www.bibliaonline.com.br/ara/rm/1
https://www.bibliaonline.com.br/ara/rm/1


204 

Rio Grande do Sul – Século XX. In: RUGGIERO, Antonio de; 
CONEDERA, Leonardo de Oliveira (orgs.). Entre a Itália e o Brasil 
Meridional: história oral e narrativas de imigrantes. Porto Alegre: 
Editora Fi, 2020.

BOSCATTO, Claudino Antonio. Memórias de um neto de 
imigrantes italianos, pioneiros de Nova Trento. Flores da Cunha: 
O Florense, 1994.

BRASIL. Constituição Política do Império do Brazil, de 25 
de março de 1824. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/constituicao/constituicao24.htm. Acesso em: 28 jun. 2024.

BRASIL. Decreto n.º 119-A, de 07 de janeiro de 1890. Rio de 
Janeiro: Presidência da República, 1890. Disponível em: https://
legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=DEC&numero=119-A&ano
=1890&ato=fcf0TPB5ENrRVT1f2. Acesso em: 06 maio 2024.

CÂMARA DOS DEPUTADOS. Decreto n.º 3.069, de 17 de 
abril de 1863. Disponível em: <https://www2.camara.leg.br/legin/
fed/decret/1824-1899/decreto-3069-17-abril-1863-555008-
publicacaooriginal-74026-pe.html>. Acesso em: 06 maio 2024.

CAMPAGNANO, Anna Rosa. In Difesa della Razza. São Paulo: 
Edusp, 2011.

CANTO, Fernando. Fortaleza de São José de Macapá: vertentes 
discursivas e as cartas dos construtores. Brasília: Editora do Senado 
Federal, 2021.

CAPRARA, Bernardete Schiavo; LUCHESE, Terciane Ângela. Da 
Colônia Dona Isabel ao Município de Bento Gonçalves: 1875 a 
1930. Bento Gonçalves: VISOGRAF; Porto Alegre: CORAG, 2005. 

CASTIGLIONI, Aurélia. Alguns aspectos da imigração italiana 
no Espírito Santo: estratégias migratórias. In: SIMPÓSIO 
INTERNACIONAL SOBRE IMIGRAÇÃO ITALIANA; FÓRUM 
DE ESTUDOS ÍTALO-BRASILEIROS, 9., 1999, Caxias do Sul. 
Anais [...]. Caxias do Sul: Educs, 1999.

CENNI, Franco. Italianos no Brasil. São Paulo: Livraria Martins: 
Edusp, 1975.

CHIESA EVANGELICA VALDESE. Chi siamo, 2024. Disponível 
em: https://chiesavaldese.org/. Acesso em: 16 mar. 2025.

CHRISTIANITY. O coração de John Wesley estranhamente 
aquecido, 2023. Disponível em: https://www.christianity.com/
church/church-history/timeline/1701-1800/john-wesleys-heart-
strangely-warmed-11630227.html. Acesso em: 28 abr. 2024.

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao24.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao24.htm
https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=DEC&numero=119-A&ano=1890&ato=fcf0TPB5ENrRVT1f2
https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=DEC&numero=119-A&ano=1890&ato=fcf0TPB5ENrRVT1f2
https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=DEC&numero=119-A&ano=1890&ato=fcf0TPB5ENrRVT1f2
https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=DEC&numero=119-A&ano=1890&ato=fcf0TPB5ENrRVT1f2
https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=DEC&numero=119-A&ano=1890&ato=fcf0TPB5ENrRVT1f2
https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=DEC&numero=119-A&ano=1890&ato=fcf0TPB5ENrRVT1f2
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-3069-17-abril-1863-555008-publicacaooriginal-74026-pe.html
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-3069-17-abril-1863-555008-publicacaooriginal-74026-pe.html
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-3069-17-abril-1863-555008-publicacaooriginal-74026-pe.html


205

CIGNONI, Mario. Il cane con le Bibbie a Porta Pia nel 1870. 
Roma: Società Biblica in Italia, 2020.

CINQUANTENARIO della colonizzazione italiana nel Rio Grande 
del Sud. Porto Alegre: Posenato Arte & Cultura, 2000.

COLÔNIAS DE IMIGRANTES RS/SC. Colônia Dona Isabel. 
2020a. Disponível em: https://colonias.heuser.pro.br/. Acesso em: 06 
jul. 2024.

COLÔNIAS DE IMIGRANTES RS/SC. Colônia Alfredo Chaves. 
2020b. Disponível em: https://colonias.heuser.pro.br/. Acesso em: 
06 jul. 2024.

COLÔNIAS DE IMIGRANTES RS/SC. Colônia Conde D’Eu. 
2020c. Disponível em: https://colonias.heuser.pro.br/. Acesso em: 06 
jul. 2024.

COLÔNIAS DE IMIGRANTES RS/SC. Colônia Caxias. 2020d. 
Disponível em: https://colonias.heuser.pro.br/. Acesso em: 06 jul. 
2024.

CONSTANTINO, Núncia Santoro de. O que aconteceu com os 
valdenses? Italianos e italianos no Brasil meridional. In: RIBEIRO, 
Cleodes Maria Piazza Julio; POZENATO, José Clemente (org.). 
Cultura, Imigração e Memória: percursos e horizontes. Projeto 
ECIRS 25 anos. Caxias do Sul: Educs, 2004. 

CONTI, Fulvio. Storia della Massoneria Italiana dal 
Risorgimento al Fascismo. Bologna: il Mulino, 2003.

CORRÊA, Marcelo Armellini. Dos Alpes do Tirol à Serra Gaúcha: 
a questão da identidade dos imigrantes trentinos no RS (1875-1918). 
Porto Alegre: EST, 2018. 

COSTA, Rovilio et al. As colônias italianas Dona Isabel e Conde 
D’Eu. Porto Alegre: EST, 2016. 

COSTAMILAN, Ângelo Ricardo. Homens e Mitos na História de 
Caxias. Porto Alegre: Posenato Arte e Cultura, 1989.

COUTINHO, Emildo. História da Congregação Cristã. Curitiba: 
Edição do Autor, 2020.

D’APREMONT, Bernardin; GILLONAY, Bruno de. Comunidades 
indígenas, brasileiras, polonesas e italianas no Rio Grande do Sul. 
Caxias do Sul: UCS; Porto Alegre: EST, 1976. 

DEVOTO, Fernando J. Un caso di migrazione precoce: Gli italiani 
nel Uruguay nel secolo XIX. In: DEVOTO, Fernando J. et al. 

https://colonias.heuser.pro.br/
https://colonias.heuser.pro.br/
https://colonias.heuser.pro.br/
https://colonias.heuser.pro.br/
https://www.esteditora.com.br/index.php?route=product/product&manufacturer_id=659&product_id=965
https://www.esteditora.com.br/index.php?route=product/product&manufacturer_id=659&product_id=965
https://www.esteditora.com.br/index.php?route=product/product&manufacturer_id=659&product_id=965


206 

L’emigrazione italiana e la formazione dell’Uruguay moderno. 
Torino: Edizioni della Fondazione Giovanni Agnelli, 1995.

DREHER, Martin N. A religião de Jacobina. São Leopoldo: Oikos 
Editora, 2017.

DREHER, Martin N. Wilhelm Rotermund: Seu Tempo – Suas 
Obras. São Leopoldo: Oikos Editora, 2014.

DREHER, Martin N. 190 anos de imigração alemã no Rio Grande 
do Sul: esquecimentos e lembranças. São Leopoldo: Editora Oikos, 
2012.

DREHER, Martin N. Protestantismos na América Meridional. 
In: DREHER, Martin N. (org.). 500 anos de Brasil e Igreja na 
América Meridional. Porto Alegre: EST, 2002.

DREHER, Martin N. Igreja e Germanidade: estudo crítico da 
história da Igreja Evangélica de Confissão Luterana no Brasil. São 
Leopoldo: Sinodal; Caxias do Sul: EST, 1984. 

DUARTE, Eduardo. O padre Mateus Pasquali e seu curato. In: 
COSTA, Rovilio et al. Povoadores das Colônias Alfredo Chaves, 
Guaporé e Encantado. Porto Alegre: EST, 2020. 

EIGHTY-SECOND annual report of the missionary society of the 
methodist episcopal church for the year 1900. New York: [s. n.], 
1901.

FAMILY SEARCH. Barthélemy Beux. Disponível em: https://
www.familysearch.org/tree/person/memories/KZR9-KVG. Acesso 
em: 13 maio 2024.

FAMILY SEARCH. Elisabetha Beux. Disponível em: https://www.
familysearch.org/ark:/61903/1:1:QPQW-89N9. Acesso em: 13 maio 
2024.

FAMILY SEARCH. Paróquia Santo Inácio da Feliz – 
Batismos 1885. Disponível em: https://www.familysearch.org/
ark:/61903/3:1:939N-F8QW-CR?i=43. Acesso em: 13 maio 2024.

FAMILY SEARCH. Livro de registros de casamento da paróquia 
católica de Nova Milano. Ano de 1910. Disponível em: https://
www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?vie
w=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6Z
BZ-MDGR&action=view. Acesso em: 13 maio 2024.

FERGUSON, Niall. Civilização: Ocidente X Oriente. São Paulo: 
Planeta do Brasil, 2021.

https://www.familysearch.org/tree/person/memories/KZR9-KVG
https://www.familysearch.org/tree/person/memories/KZR9-KVG
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:939N-F8QW-CR?i=43
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:939N-F8QW-CR?i=43
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QS7-L9LX-N9HV-W?view=index&personArk=%2Fark%3A%2F61903%2F1%3A1%3A6ZBZ-MDGR&action=view


207

FINCARDI, Marco. La Terra Disincantata: Trasformazioni 
dell’ambiente rurale e secolarizzazione nella bassa padana. Milano: 
Edizioni Unicopli, 2001.

FLORES, João do Prado. A História do Metodismo no Rio Grande 
do Sul. 1937. Tese (Bacharelado em Teologia) – Faculdade de 
Teologia, Concílio Regional do Sul, Porto Alegre, 1937.

FRANZINA, Emilio. Um balanço da historiografia da imigração. 
In: RADÜNZ, Roberto; HERÉDIA, Vania Beatriz Merlotti (orgs.). 
Imigração e Emigração: balanço historiográfico no sul do Brasil. 
Caxias do Sul: Educs, 2022.

FRANZINA, Emilio. A grande emigração: o êxodo dos italianos do 
Vêneto para o Brasil. Campinas: Unicamp, 2006.

FROSI, Vitalina; MIORANZA, Ciro. Dialetos Italianos. Caxias do 
Sul: Educs, 1983.

FROSI, Vitalina; MIORANZA, Ciro. Imigração italiana no 
nordeste do Rio Grande do Sul: Processos de formação e evolução 
de uma comunidade ítalo-brasileira. Porto Alegre; Caxias do Sul: 
Movimento, 1975. 

FRY, Peter. Para inglês ver: identidade e política na cultura 
brasileira. Rio de Janeiro: Zahar, 1982.

GARDELIN, Mário; COSTA, Rovílio. Povoadores da Colônia 
Caxias. Porto Alegre: EST, 2002.

GASPERIN, Alice. Vão simbora: Relatos de imigrantes italianos da 
Colônia Princesa Dona Isabel – RS. Porto Alegre: EST; Caxias do 
Sul: Educs, 1984.

GEOCITIES. Mapa da região de Piemonte – Itália. 2024. 
Disponível em: https://www.geocities.ws/familiabergonso/pagina_
mapa8.htm. Acesso em: 14 maio 2024.

GERTZ, René E. A imigração italiana no Rio Grande do Sul na 
opinião de algumas lideranças alemãs. In: BONI, Luis Alberto de 
(org.). A Presença Italiana no Brasil. Porto Alegre: EST; Torino: 
Fondazione Giovanni Agnelli, 1996. 3 v.

GIOACCHINO, Massimo di. Evangelizzare gli italiani, salvare 
l’America: La Italian Mission della Methodist Episcopal Church degli 
Usa (1908-1916). Protestantesimo, n. 67, 2012.

GINZBURG, Carlo. Os andarilhos do bem: feitiçaria e cultos 
agrários nos séculos XVI e XVII. São Paulo: Companhia de Bolso, 
2010.

https://www.geocities.ws/familiabergonso/pagina_mapa8.htm
https://www.geocities.ws/familiabergonso/pagina_mapa8.htm


208 

GIRON, Loraine Slomp. Leituras da imigração. In: SIMPÓSIO 
INTERNACIONAL SOBRE IMIGRAÇÃO ITALIANA; FÓRUM 
DE ESTUDOS ÍTALO-BRASILEIROS, 9., 1999, Caxias do Sul. 
Anais [...]. Caxias do Sul: Educs, 1999.

GIRON, Loraine Slomp. O cooperativismo vinícola gaúcho: a 
organização inicial. In: BONI, Luis A. de (org.). A Presença Italiana 
no Brasil I. Porto Alegre: EST; Torino: Fondazione Giovanni 
Agnelli, 1987.

GROSSELLI, Renzo. Colônias imperiais na terra do café: 
Camponeses trentinos (vênetos e lombardos) nas florestas brasileiras 
– Espírito Santo (1874-1900). Brasília: Edições do Senado Federal, 
2009.

GROSSUTTI, Javier. A emigração de Friuli Venezia Giulia para o 
Brasil. Archivio Muiltimidiale della memoria dell’emigrazione 
regionale, 2010. Disponível em: https://pt.scribd.com/
document/607811907/A-Emigracao-de-Friuli-Venezia-Giulia-Para-
o-Brasil-Javier-Grossutti. Acesso em: 16 mar. 2025.

HERÉDIA, Vania Beatriz Merlotti. Trajetórias cruzadas: a 
experiência dos emigrantes italianos no Sul do Brasil. História 
Unisinos, São Leopoldo, v. 21, n. 2, p. 270-277, 2017. Disponível 
em: https://www.redalyc.org/journal/5798/579862152012/html/. 
Acesso em: 20 jan. 2024.

HOBSBAWM, Eric. Tempos interessantes: uma vida no século 
XX. São Paulo: Companhia das Letras, 2002.

HUNDERT jahre deutschtum in Rio Grande do Sul. Porto Alegre: 
Tipografia do Centro, 1924.

HUNSCHE, Carlos H. Pastor Heinrich W.: Hunsche e os começos 
da Igreja Evangélica no Sul do Brasil. São Leopoldo: Rotermund, 
1981. 

IBGE. Recenseamento do Brazil em 1872. Disponível em: https://
biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v1_br.pdf. 
Acesso em: 20 dez. 2023.

IBGE. Recenseamento do Brazil em 1872. Disponível em: https://
biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v11_rs.pdf. 
Acesso em: 20 dez. 2023.

IOTTI, Luiza Horn (org.). Imigração e Colonização: Legislação de 
1747-1915. Caxias do Sul: Educs, 2001.

JAIME, Eduardo Mena Barreto. História do Metodismo no Rio 
Grande do Sul. Porto Alegre: Empresa Gráfica Moderna, 1963.

https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v1_br.pdf
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v1_br.pdf
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v11_rs.pdf
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v11_rs.pdf


209

KARSBURG, Alexandre de Oliveira. Sobre as ruínas da velha 
matriz. Santa Maria: Editora UFSM, 2007. 

KENNEDY, James. Cincoenta annos de metodismo no Brasil. São 
Paulo: Imprensa Metodista, 1928. 

KRATZ, Nilza Covolo. Valdenses e Metodistas em Bento 
Gonçalves no final do século XIX e início do XX. Entrevistadora: 
Lourdes Maria Fedrigo Riboldi. Bento Gonçalves, entrevista 
realizada em 27 maio 2006, transcrita pela entrevistadora e arquivada 
no Laboratório de Pesquisa em História Oral do PPGH da PUCRS. 

KRUMENACKER, Yves. Organizzazione religiosa e politica della 
comunità. In: RAMBALDI, Susana Peyronel (org.). Storia dei 
Valdesi 2: Diventare riformati (1532-1689). Torino: Claudiana, 
2024. 

LAITI, Lavinia et al. Um atlas solar para a região de Trentino 
nos Alpes: controle de qualidade dos dados da radiação da 
superfície. Energy Procedia, v. 59, 2014, p. 336-343. Disponível 
em: https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/
S1876610214017536?via%3Dihub. Acesso em: 20 set. 2023.

LANGE, Albert de. Armi e Fede. In: RAMBALDI, Susana Peyronel 
(org.). Storia dei Valdesi 2: Diventare riformati (1532-1689). 
Torino: Claudiana, 2024.

LASSBERG, Max von. Reminiscências. São Leopoldo: Editora 
Unisinos, 2002.

LIBERALI, Ricardo Domingos. Togno Brusafrati: Braûre de dô 
compari. Porto Alegre: EST, 1975.

LORENZONI, Júlio. Memórias de um Imigrante Italiano. Porto 
Alegre: PUC: Sulina, 1975.

LUCHESE, Terciane Ângela. O processo escolar entre imigrantes 
no Rio Grande do Sul. Caxias do Sul: Educs, 2015.

MACHIAVELLI, Mariana Schwaab. Seção memória: pequenas 
histórias soltas da Terra do Champanha. Revista Rosa dos Ventos, 
p. 186-202, jan./mar. 2013. Disponível em: https://www.redalyc.
org/pdf/4735/473547092015.pdf. Acesso em: 26 maio 2024. 

MANFROI, Olívio. Italianos no Rio Grande do Sul. In: BONI, Luis 
A. de (org.). A Presença Italiana no Brasil I. Porto Alegre: EST; 
Torino: Fondazione Giovanni Agnelli, 1987.

MARINA, Marinilse Candida. Marito e buoi dei paesi tuoi: 
Estratégias familiares de friulanos na região de colonização italiana do 
Rio Grande do Sul (1880-1964). Itapiranga: Schreiben, 2022.



210 

MARTINAZZO, Ivo. A Colônia Santa Maria da Soledade: A 
família Martinazzo. Porto Alegre: EST, 1992.

MARTINS, José de Souza. O cativeiro da terra. São Paulo: 
Contexto, 2010.

MASSA, Gaetano. La presenza italiana dai precursori agli inizi 
dell’emigrazione nel Rio Grande do Sul. In: MASSA, Gaetano (org.). 
Contributo alla storia della presenza italiana in Brasile. Roma: 
Istituto Italo Latino-Americano, 1975.

MELLO, José Octávio de. Os italianos na transição da Paraíba: uma 
experiência urbana. In: DE BONI, Luis Alberto (org.). A presença 
italiana no Brasil II. Porto Alegre: EST; Torino: Fondazione 
Giovanni Agnelli, 1991. 

MENDONÇA, Antônio Gouvêa; VELÁSQUEZ FILHO, Prócoro. 
Introdução ao Protestantismo no Brasil. São Paulo: Loyola, 1990. 

MESQUIDA, Peri. Hegemonia norte-americana e educação 
protestante no Brasil: um estudo de caso. Juiz de Fora: EDUJF; São 
Bernardo do Campo: Editeo, 1994.

NASO, Paolo (org.). Storia dei Valdesi 4: Evangelizzazione e 
presenza in Italia (1870-1990). Torino: Claudiana, 2024.

OGGI TREVISO. Pederobba va all’Expo, 2015. Disponível em: 
https://oggitreviso.it/pederobba-va-allexpo-116464. Acesso em: 02 
maio 2024.

PASCHETTO, Emmanuele. Per la storia dei battisti in Italia – 
Periodo 1884-1923. Relazione presentata al Convegno storico 150 
anni di testimonianza battista in Italia, 1863-2013. Organizzato 
dall’Unione Cristiana Evangelica Battista d’Italia e dall’Associazione 
“Piero Guicciardini” tenuto presso l’Aula Magna della Facoltà 
Valdese di Teologia, Roma il 22-23 ottobre 2013. Disponível em: 
https://www.acebpugliabasilicata.org/files/emmanuele-paschetto---
per-la-storia-dei-battisti-in-italia.pdf. Acesso em: 05 jan. 2023. 

PAZÉ, Piercarlo (org.). I valdesi del Pragelatese all’epoca della 
crociata. Perosa Argentina: LAReditore, 2021.

PELLIZZETTI, Beatriz. Pioneirismo Italiano no Brasil 
Meridional: Estudo de Caso. Curitiba: Lítero Técnica, 1981.

PEREIRA, João Baptista Borges. Italianos no protestantismo 
brasileiro: a face esquecida da história da imigração. Revista USP, 
São Paulo, Brasil, n. 63, p. 86-93, 2004. Disponível em: https://
www.revistas.usp.br/revusp/article/view/13369/15187. Acesso em: 
23 jun. 2024.

https://oggitreviso.it/pederobba-va-allexpo-116464
https://www.acebpugliabasilicata.org/files/emmanuele-paschetto---per-la-storia-dei-battisti-in-italia.pdf
https://www.acebpugliabasilicata.org/files/emmanuele-paschetto---per-la-storia-dei-battisti-in-italia.pdf
https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/13369/15187
https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/13369/15187


211

PEREIRA, João Baptista Borges. O imigrante italiano no mundo rural 
paulista. In: BONI, Luis Alberto de (org.). A presença italiana no 
Brasil I. Porto Alegre: EST; Torino: Fondazione Giovanni Agnelli, 
1987.

PERMANÊNCIA. Pastoral coletiva do Episcopado brasileiro 
contra a Liberdade Religiosa, 2023. Disponível em: https://
permanencia.org.br/drupal/node/1327. Acesso em: 06 maio 2024.

PETTINATI, Francesco. O elemento italiano na formação do 
Brasil. São Paulo: Elvino Pocai Editor, 1939.

PEYROT, Bruna. Le valli valdesi fra centro e periferia del 
protestantesimo. In: NASO, Paolo (org.). Storia dei Valdesi 
4: Evangelizzazione e presenza in Italia (1870-1990). Torino: 
Claudiana, 2024.

PILONE, Luca. “Radici piantate tra due continenti”: 
L’emigrazione valdese negli Stati Uniti d’America. Torino: 
Claudiana, 2016.

PINEROLOVALDESE. Stemma Valdese, 2024. Disponível em: 
https://www.pinerolovaldese.org/pinerolovaldese/convinzioni.php. 
Acesso em: 30 mar. 2024.

PINTEREST. Trieste, 2023. Disponível em: https://www.pinterest.
es/pin/831125306205506433/. Acesso em: 30 nov. 2023.

PIQUINELA, José Alberto. Historia del Protestantismo en el 
Uruguay (1808-1880). Montevideo: Central de Impresiones, 2007.

POLETTO, Darci. Primeiras pedras. Bento Gonçalves: Edição do 
autor, 2014.

PONS, Teofilo. Cento anni fa:  Il problema dell’emigrazione. Torre 
Pellice: Società di Studi Valdesi, 1956. 

POSENATO, Julio (org.). Antônio Prado: cidade histórica. Porto 
Alegre: Posenato Arte & Cultura, 1989.

POSSAMAI, Paulo. “Dall’Italia siamo partiti”: a questão da 
identidade entre os imigrantes italianos e seus descendentes no Rio 
Grande do Sul (1875-1945). Passo Fundo: Editora da Universidade 
de Passo Fundo, 2005.

POZZOBON, Zolá. Uma Odisseia na América. Caxias do Sul: 
Educs, 1997.

PRIOLI, Juan Javier. Valdesi nel Río de la Plata: itinerari di una 
chiesa sudamericana. In: NASO, Paolo (org.). Storia dei Valdesi 

https://www.pinerolovaldese.org/pinerolovaldese/convinzioni.php
https://www.pinterest.es/pin/831125306205506433/
https://www.pinterest.es/pin/831125306205506433/


212 

4: Evangelizzazione e presenza in Italia (1870-1990). Torino: 
Claudiana, 2024.

RABUSKE, Arthur. Il Corriere Cattolico, na Porto Alegre, RS, de 
1891-1895. In: Etnias & Carisma: Poliantéia em homenagem a 
Rovílio Costa. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2001.

RABUSKE, Arthur. Os Inícios da Colônia Italiana do Rio Grande 
do Sul em escritos de Jesuítas Alemães. Caxias do Sul: UCS; Porto 
Alegre: EST, 1977.

RAMBALDI, Susana Peyronel. Verso la Riforma. In: RAMBALDI, 
Susana Peyronel (org.). Storia dei Valdesi 2: Diventare riformati 
(1532-1689). Torino: Claudiana, 2024.

 RAMBALDI, Susana Peyronel. Morire piuttosto che obbedire. 
In: RAMBALDI, Susana Peyronel (org.). Storia dei Valdesi 2: 
Diventare riformati (1532-1689). Torino: Claudiana, 2024.

REILY, Duncan Alexander. História Documental do 
Protestantismo no Brasil. São Paulo: ASTE, 2003.

REILY, Duncan Alexander. Metodismo brasileiro e wesleyano. 
São Paulo: Imprensa Metodista, 1981.

REILY, Duncan Alexander. Os metodistas no Brasil (1889-
1930). 1980. Disponível em: https://www.google.com/
search?q=periodicos.est.edu.br%2Findex.php%2Festudos_
teologicos%2Farticle%2Fview%2F1349&rlz=1CAUSZT_
enBR974BR974&sourceid=chrome&ie=UTF-8. Acesso em: 16 maio 
2024.

RELAZIONE ANNUA SULLE OPERE DI 
EVANGELIZZAZIONE IN ITALIA ED ALL’ESTERO. Firenze: 
Tipografia Claudiana, 1878.

RELAZIONE ANNUA SULLE OPERE DI 
EVANGELIZZAZIONE IN ITALIA ED ALL’ESTERO. Pinerolo: 
Tipografia Chiantore-Mascarelli, 1894. 

RELAZIONE ANNUA SULLE OPERE DI 
EVANGELIZZAZIONE IN ITALIA ED ALL’ESTERO. Pinerolo: 
Tipografia Chiantore-Mascarelli, 1887. 

RELAZIONE ANNUA SULLE OPERE DI 
EVANGELIZZAZIONE IN ITALIA ED ALL’ESTERO. Pinerolo: 
Tipografia Chiantore-Mascarelli, 1886. 

RELAZIONE ANNUA SULLE OPERE DI 
EVANGELIZZAZIONE IN ITALIA ED ALL’ESTERO. Pinerolo: 
Tipografia Chiantore-Mascarelli, 1880.

https://www.google.com/search?q=periodicos.est.edu.br%2Findex.php%2Festudos_teologicos%2Farticle%2Fview%2F1349&rlz=1CAUSZT_enBR974BR974&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=periodicos.est.edu.br%2Findex.php%2Festudos_teologicos%2Farticle%2Fview%2F1349&rlz=1CAUSZT_enBR974BR974&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=periodicos.est.edu.br%2Findex.php%2Festudos_teologicos%2Farticle%2Fview%2F1349&rlz=1CAUSZT_enBR974BR974&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=periodicos.est.edu.br%2Findex.php%2Festudos_teologicos%2Farticle%2Fview%2F1349&rlz=1CAUSZT_enBR974BR974&sourceid=chrome&ie=UTF-8


213

RELAZIONE ANNUA SULLE OPERE DI 
EVANGELIZZAZIONE IN ITALIA ED ALL’ESTERO. Torino: 
Stabilimento Tipografico G. Robiola, 1888.

RUGGIERO, Antonio de. ‘Settù voi venire ora è il tempo’: 
L’emigrazione toscana in Brasile (1875-1914). Pisa: Industrie 
Grafiche Pacini, 2020.

RUGGIERO, Antonio de. Os italianos nos centros urbanos do 
Rio Grande do Sul (1870-1914). In: BACCA, Ademir Antônio 
(org.). 150 anos de imigração italiana no Rio Grande do. Bento 
Gonçalves: Proyecto Cultural Sur Brasil, 2019. 1 v.

COLPOLTORI d´Italia. Riforma.it, 2022. Disponível em: https://
archivio.riforma.it/it/articolo/2022/09/20/colportori-ditalia. Acesso 
em: 16 mar. 2025.

RIZZARDO, Redovino. Raízes de um povo. Porto Alegre: EST: 
Congregação dos Missionários de São Carlos, 1990.

RIZZARDO, Redovino. A longa viagem: os carlistas e a imigração 
italiana no Rio Grande do Sul. Porto Alegre: EST: Sulina, 1975.

ROMAGNANI, Gian Paolo (org.). Storia dei Valdesi 3: Dal 
rimpatrio all’emancipazione (1690-1870). Torino: Claudiana, 2024.

ROMAGNANI, Gian Paolo. L’annessione alla Francia. In: 
ROMAGNANI, Gian Paolo (org.). Storia dei Valdesi 3: Dal 
rimpatrio all’emancipazione (1690-1870). Torino: Claudiana, 2024a.

ROMAGNANI, Gian Paolo. La fine del ghetto e la scoperta 
dell’Italia: dal Quarantotto a Porta Pia. In: ROMAGNANI, Gian 
Paolo (org.). Storia dei Valdesi 3: Dal rimpatrio all’emancipazione 
(1690-1870). Torino: Claudiana, 2024b.

RUBERT, Arlindo. Clero secular italiano no Rio Grande do Sul 
(1815-1930). Santa Maria: Editora Pallotti, 1977.

RUSTICI, Gabriella. I colportori valdesi. In: NASO, Paolo (org.). 
Storia dei Valdesi 4: Evangelizzazione e presenza in Italia (1870-
1990). Torino: Claudiana, 2024.

SACKVILLE, Lucy. La rete dei predicatori valdesi. In: TASCA, 
Francesca (org.). Storia dei Valdesi 1: Come nuovi apostoli (secc. 
XII-XV). Torino: Claudiana, 2024.

SALVADOR, José Gonçalves. História do Metodismo no Brasil 
– Volume I: Dos primórdios à Proclamação da República (1835 a 
1890). Rio de Janeiro: Centro Editorial Metodista de Vila Isabel, 
1982.



214 

SANTINI, Luigi. La comunità evangelica di Bergamo: vicende 
storiche. Torre Pellice: Claudiana Editrice, 1960.

SAQUET, Marcos Aurélio. Os tempos e os territórios da 
colonização italiana: o desenvolvimento econômico da Colônia 
Silveira Martins (RS). Porto Alegre: EST, 2003.

SEVENTY-FOURTH annual report of the missionary society of 
the methodist episcopal church for the year 1892. New York: [s. n.], 
1893.

SEVENTY-THIRD annual report of the missionary society of the 
methodist episcopal church for the year 1891. New York: [s. n.], 
1892.

SIGNOR, Lice Maria. João Batista Scalabrini e a migração 
italiana: um projeto sócio-pastoral. Porto Alegre: Pallotti, 1984.

SILVA, Márcio Antônio Both da. Lei de Terras de 1850: lições 
sobre os efeitos e os resultados de não se condenar “uma quinta parte 
da atual população agrícola”. Dossiê: História Agrária – Revista 
Brasileira de História, v. 35, n. 70, jul./dez. 2015. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/1806-93472015v35n70014. Acesso em: 21 
dez. 2023.

SILVA, Marilda R. G. Checcucci Gonçalves da. Imigração Italiana 
e vocações religiosas no Vale do Itajaí. Campinas: Unicamp; 
Blumenau: FURB, 2001.

SOCIETÀ DI STUDI VALDESI. Francesco Pugno. 2024a. 
Disponível em: https://www.studivaldesi.org/dizionario/evan_det.
php?evan_id=242&str=pugno. Acesso em: 01 maio 2024.

SOCIETÀ DI STUDI VALDESI. Dizionario Biografico dei 
Protestanti in Italia. 2024b. Disponível em: https://www.
studivaldesi.org/dizionario/evan_det.php?evan_id=143. Acesso em: 
26 maio 2024.

STORMOWSKI, Marcia Sanocki. Crescimento econômico e 
desigualdade social: o caso da ex-colônia Caxias – 1875-1910. 
2005. Disponível em: https://lume.ufrgs.br/handle/10183/4410. 
Acesso em: 20 jan. 2024.

TASCA, Francesca. La più antica fonte sulla conversione di Valdo. 
In: TASCA, Francesca (org.). Storia dei Valdesi I: Come nuovi 
apostoli (secc. XII-XV). Torino: Claudiana, 2024.

TASCA, Francesca. (org.). Maggio 1218: Il Colloquio di Bergamo – 
un dibattito agli inizi della storia valdese. Torino: Claudiana, 2020. 

https://doi.org/10.1590/1806-93472015v35n70014
https://www.studivaldesi.org/dizionario/evan_det.php?evan_id=242&str=pugno
https://www.studivaldesi.org/dizionario/evan_det.php?evan_id=242&str=pugno
https://www.studivaldesi.org/dizionario/evan_det.php?evan_id=242&str=pugno
https://www.studivaldesi.org/dizionario/evan_det.php?evan_id=242&str=pugno
https://www.studivaldesi.org/dizionario/evan_det.php?evan_id=143
https://www.studivaldesi.org/dizionario/evan_det.php?evan_id=143
https://lume.ufrgs.br/handle/10183/4410


215

TOURN, Giorgio. Italiani e protestantesimo: un incontro 
impossibile? Torino: Claudiana, 2000.

TRENTO, Angelo. Do outro lado do Atlântico: Um século de 
imigração italiana no Brasil. São Paulo: Unesp, 2022.

TRON, Ernesto; GANZ, Emilio H. Historia de las Colonias 
Valdenses Sudamericanas en su Primer Centenario (1858-1958). 
Colonia Valdense: Librería Pastor Miguel Morel, 1958. 

UNIVERSITÀ DI TORINO. Eugenio: n.º 735. 1848. Disponível 
em: http://www.dircost.unito.it/root_subalp/docs/1848/1848-735.
pdf. Acesso em: 30 mar. 2024. Tradução do autor.

VENDRAME, Maíra. O poder na aldeia: redes sociais, honra 
familiar e práticas de justiça entre os camponeses italianos (Brasil-
Itália). São Leopoldo: Editora Oikos, 2016.

VENDRAMIN, Agostino. Pederobba: 1810-2010: Bicentenario del 
Comune. Pederobba: Graphiche Antiga, 2010.

VÉSCIO, Luiz Eugênio. O Crime do Padre Sório: Maçonaria e 
Igreja Católica no Rio Grande do Sul (1893-1928). Porto Alegre: 
UFRGS; Santa Maria: UFSM, 2001.

VIEIRA, David Gueiros. O Protestantismo, a Maçonaria e a 
Questão Religiosa no Brasil. Brasília: UnB, 1980.

VINAY, Valdo. Luigi Desanctis e il movimento evangelico fra gli 
italiani durante il Risorgimento. Torino: Claudiana Editrice, 1965.

VITA DIOCESANA. Prali. Una giovane lezione di ecumenismo. 
2014. Disponível em: https://www.vitadiocesanapinerolese.it/
territorio/valli-chisone-e-germanasca/prali-una-giovane-lezione-di-
ecumenismo. Acesso em: 30 mar. 2024.

VOGEL, Lothar. Una chiesa riformata nell’ Italia unita (1870-1911). 
In: NASO, Paolo (org.). Storia dei Valdesi 4: Evangelizzazione e 
presenza in Italia (1870-1990). Torino: Claudiana, 2024. 

VOGEL, Lothar. Il Rescriptum sul colloquio di Bergamo: una fonte 
per la cultura e la spiritualità del primo valdismo. In: TASCA, 
Francesca (org.). Maggio 1218: Il Colloquio di Bergamo, un dibattito 
agli inizi della storia valdese. Torino: Claudiana, 2020.

VOZZA, Vincenzo. Centocinquant’anni di metodismo a Padova: 
Un sviluppo storico dagli esordi al primo Novecento. Padova: 
Accademia Galileiana di Scienze, Lettere ed. Arti, 2014. 

WEBER, Max. A ética protestante e o “espírito” do capitalismo. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2004.

https://www.vitadiocesanapinerolese.it/territorio/valli-chisone-e-germanasca/prali-una-giovane-lezione-di-ecumenismo
https://www.vitadiocesanapinerolese.it/territorio/valli-chisone-e-germanasca/prali-una-giovane-lezione-di-ecumenismo
https://www.vitadiocesanapinerolese.it/territorio/valli-chisone-e-germanasca/prali-una-giovane-lezione-di-ecumenismo


216 

WIKIPEDIA. Panorama di la Ruata: una delle frazioni principali 
di Pramollo in provincia di Torino. 2024a. Disponível em: https://
pt.wikipedia.org/wiki/Pramollo#/media/Ficheiro:La_Ruata.JPG. 
Acesso em: 30 mar. 2024. 

WIKIPEDIA. Poffabro: Veduta. 2024b. Disponívele em: https://
it.wikipedia.org/wiki/Poffabro#/media/File:Poffabro_03.jpg. Acesso 
em: 02 maio 2024.

WIKIPEDIA. John Wesley. 2024c. Disponível em: https://
en.wikipedia.org/wiki/John_Wesley#/media/File:John_Wesley_
preaching_to_native_American_Indians._Engraving._Wellcome_
V0006867.jpg. Acesso em: 02 maio 2024.

WIKIPEDIA. Prali. 2024d. Disponível em: https://pt.wikipedia.
org/wiki/Prali#/media/Ficheiro:Prali.JPG. Acesso em: 03 jul. 2024.

WMPL. The Neglected Continent. 2014. Disponível em: https://
wmpl.org/wp-content/uploads/2014/01/neglected-continent.jpg. 
Acesso em: 04 maio 2024.

ZANINI, Paolo. Il “pericolo protestante”: Chiesa e cattolici italiani 
di fronte alla questione della libertà religiosa (1922-1955). Milano: 
Mondadori, 2019.

ZUGNO, Vanildo Luiz. Capuchinhos Franceses no Rio Grande do 
Sul: Presença e Missão na Região Colonial Italiana e nos Campos de 
Cima da Serra. Porto Alegre: Estef, 2017. 

https://wmpl.org/wp-content/uploads/2014/01/neglected-continent.jpg
https://wmpl.org/wp-content/uploads/2014/01/neglected-continent.jpg


217

ANEXO A

Declaração do Arcebispado de Porto Alegre em 
relação ao batismo de Maria Anna Palaoro Peyrot

DECLARAÇÃO
DECLARO, para os devidos fins, que no Livro de 

Batismos da Paróquia Santo Inácio de Feliz nº 01, folhas 
71 verso, foi anotado na margem do registro de Maria 
Anna Peirot-Palaoro, nascida a 16/06/1879 e batizada 
a 18/04/1880, que ela foi “Legitimada por subsequens 
Matrimonium” (“Legitimada por Matrimônio subsequen-
te”), posto ter sido registrada como filha natural de Jacob 
Peirot e Rosa Palaoro. A anotação não está datada, porém 
foi realizada pelo mesmo padre registrador, Bartolomeu 
Tiecher. Sendo assim, depreende-se que os pais se ca-
saram após 18 de abril de 1880, cujo registro não foi en-
contrado na paróquia de Santo Inácio (Feliz), assim como 
nas demais paróquias da região, a saber: São João Batista 
(Montenegro), Nossa Senhora da Purificação (Bom 
Princípio), Cristo Redentor (Tupandi), São José (São José 
do Hortêncio), São Sebastião (São Sebastião do Caí) e 
Nossa Senhora da Conceição (São Vendelino) no período 
entre 1880 a 1900.

Porto Alegre, 16 de outubro de 2017.

Fornecido por gentileza de Marcelo Dias dos Santos, genealogista 
da família Peyrot. 



218 

ANEXO B

Carta enviada pelos valdenses da Forqueta ao 
Piemonte em 1893

No arquivo da igreja metodista de Caxias do Sul, 
há cópia e tradução de uma carta escrita em língua fran-
cesa por pessoas residentes na Forqueta no ano de 1893, 
remetida para o pastor Odoardo Jalla, que a enviou para 
publicação no periódico valdense Le Témoin – Echo des 
Vallées Vaudoises, na edição de 20 de junho de 1893. Na 
folha onde está a tradução, há referência indicando que a 
publicação foi encontrada nos arquivos da Sociedade de 
Estudos Valdenses pelo historiador e professor Augusto 
Armand Ugon, do Liceu Valdense de Torre Pellice. O 
conteúdo dessa publicação é o seguinte:

O Sr. Odoardo Jalla recebeu de Forqueta, pequena 
cidade da Província de Porto Alegre (Brasil), a seguinte 
carta:

“Aos Cristãos da Itália, principalmente aos Valdenses 
do Piemonte, seus irmãos Valdenses no Brasil enviam as 
suas recomendações afetuosas e pedem humildemente de 
serem recomendados a Deus em suas orações.

Somos pouco numerosos e quase perdidos nestes bos-
ques; porém o Senhor nos tem abençoado. Cultivamos 
uma terra que nos pertence; possuímos uma igreja e um 
cemitério; temos uma escola com 30 crianças e um pastor 
que nos conduz a Jesus Cristo.

Somos casados; alguns de nós têm mulheres converti-
das; outros, companheiras bem-dispostas para o Evangelho; 
outros, enfim, mulheres que insistem em viver sem religião. 



219

Desejamos as orações dos irmãos para a sua conversão. 
Todos recebemos do Senhor numerosa família, de 8 a 10 
filhos.

Nossa Igreja cresce, embora lentamente. Temos entre 
nós 20 pessoas que abandonaram as trevas do catolicismo. 
Outras se preparam para fazer a mesma coisa.

Lembramo-nos de nossos parentes e amigos; gostaría-
mos de receber notícias deles, porque já não sabemos se ain-
da vivem ou não após uma separação tão prolongada. Não 
podemos esquecer nossos ex-pastores, sobretudo o General 
Beckwith. Nós desejamos o Italia Evangelica*, como vos 
dirá nosso ativo pastor Matteo Donati. Terminamos com 
saudações para todos, aos parentes, aos amigos e toda a 
Igreja de Cristo na Itália. Somos vossos irmãos no Senhor:

Beux, Barthélemy (Bartolomeu), da Comuna de 
Pramollo

Beux, Dominique (Dominga), sua esposa
Beux Etienne (Estevão), irmão de Bartolomeu
Peyrot, Jacques, da Comuna de Prali
Peyrot Catherine, sua mãe
*Também nos viria bem Le Témoin”
Os nomes entre parênteses foram acrescentados na tra-

dução para o português, em que também consta uma nota 
de rodapé esclarecendo que Le Témoin e Italia Evangelica 
eram jornais publicados na época. 



220 

ANEXO C

Excerto de carta de August Ernst Kunert a Friedrich 
Fabri, Inspetor da Sociedade Missionária da Renânia, 
datada de Forromeco, 16 de julho de 1891. Arquivo 
da Sociedade Evangélica de Barmen. Pasta: estado 

Rio Grande do Sul, Brasil.
Também estive atuando fora da comunidade. Como 

sou conhecido e estimado na colônia italiana vizinha, moti-
vei à fundação de uma comunidade evangélica que abran-
ge 12 famílias entre os italianos. Encaminhei para lá um 
francês (outrora católico) na qualidade de mestre-escola e 
quasi pastor. É verdade que o homem gosta de mendigar, 
no mais, porém, é esforçado e com o tempo certamente a 
comunidade há de vir a ser alguma coisa. – Entre os meus 
vizinhos, os franceses, também está acontecendo alguma 
coisa. 50 famílias enviaram-me carta, na qual declaram sua 
conversão ao protestantismo, doam área para construção 
e pedem por pastor, ao qual querem conceder 1/3 de seu 
salário. Que haveria de fazer? Atender eu próprio a comu-
nidade e ainda aprender a pregar em francês não me era 
possível – por isso chamei os metodistas, os quais incum-
biram a Don Carlos Lazare, um espanhol, com o acompa-
nhamento da comunidade. O homem vem de dois em dois 
meses e causa boa impressão, só que parece considerar a 
pregação o resultado mais prático da fé. Eu teria preferido 
que ele motivasse as pessoas a construir prédio escolar – tal 
sacrifício teria levado as pessoas a romper com a antiga ma-
neira de ser – sem ela me parece que a edificação do templo 
espiritual somente através da pregação é sonho etéreo.

Material cedido por gentileza do prof. Martin N. Dreher. 



221

ANEXO D

Carta de Eugenio Brun ao Ministro Presidente, 
30/12/1874

Poffabro, 30 de dezembro de 1874.

Prestigioso Senhor:
De quanto posso crer, graças a Deus o senhor está in-

formado da intenção que temos nós aqui, novos crentes, 
de reformar a nós mesmos, para poder viver como ensina 
a Palavra de Deus. Inclusive, deve ter sido notado como, 
desde a primavera passada, escrevemos à Tipografia 
Claudiana, para poder sermos postos em contato com al-
gum Ministro Evangélico. Não tendo obtido resposta até 
o verão, escrevemos de novo, com o mesmo resultado da 
primeira vez. Em 10 de novembro passado, escrevemos 
pela terceira vez, e finalmente soubemos que a nossa carta 
foi passada para uma pessoa que, por certo, tinha pressa de-
mais em ver o arrefecimento do Reino de Deus. Finalmente, 
no dia 23 do presente tivemos um mãos uma carta do Sr. 
Professor Reverendo, o qual nos diz que nós deveríamos 
nos dirigir ao senhor, que certamente terá muito cuidado 
em nos dirigir no caminho da Saúde, ou seja, nos coadjuvar 
naquilo que será necessário. Disse mais, que certamente 
o senhor se mostrará muito disposto a entrar em contato 
conosco.

Não nos perderemos em cumprimentos nesta primeira 
vez, mas tentaremos, da melhor forma possível, fazer-lhe 
conhecer as nossas circunstâncias. Somos pobres, somos 
poucos os verdadeiros crentes, vivemos em um vilarejo onde 



222 

o clero, ou melhor, o padre, soube colher bem os frutos de 
manter o povo ignorante, com mais superstições do que po-
demos relatar. Sobre religião não deu a conhecer nada do 
que existe no livro no qual está escrita a verdade da Palavra 
de Deus e que o Espírito Santo revelou aos Santíssimos 
Apóstolos e Evangelistas para que escrevessem; em re-
sumo, não fez absolutamente nada. Essa religião é como 
um costume da Antiguidade e mais nada, aqui o padre se 
considera como se fosse o Oráculo dos Antigos Gregos, e a 
voz do padre é que controla a fé aqui neste povoado e quase 
em todos os lugares nestes montes. Para ter uma amostra, 
bastaria ler o Giornale di Udine, número 181, de 31 de julho 
de 1874, no artigo Uma Vítima da Superstição, e sem dizer 
mais, isso lhe bastará para ter conhecimento suficiente.

Hoje, graças a Deus, que já fomos libertos e temos li-
berdade em nossa pátria, podemos aqui nos reunir e ouvir 
as opiniões do século atual. Ouvimos com desprezo aqueles 
que negam a existência de Um Único Deus. Mas, com sa-
tisfação, compreendemos como o bom Deus, depois de vir 
ao mundo e morrer por amor a nós, depois de subir ao Céu, 
encarregou os Santos Apóstolos e Evangelistas de escre-
ver os Seus Evangelhos e as Cartas, os quais permanecem 
isentos de erros, e que eles Deus conservou como fonte 
da única verdade, como fonte inexaurível de luz, como o 
Maná de vida dado pelo Senhor que leva ao Céu.

Agora, através de um compatriota nosso vindo de 
Gênova, conseguimos ter alguns opúsculos de De Sanctis, 
aos quais contrapomos outros de autores católicos e po-
demos, conforme nossa capacidade, conhecer o embuste 
revestido com aparência de Religião do Clero Romano. 
Assim, nossa primeira necessidade foi providenciar a Santa 
Bíblia, muitos de nós a procuramos, e eis, em poucas pala-
vras, o resumo das nossas crenças:



223

Um Deus, Pai, Filho e Espírito Santo, Jesus Cristo 
nosso único Salvador, único Mediador, o Espírito Santo 
dado por Deus àqueles que com viva fé o invocam, somen-
te ele é que ilumina nossas mentes. Uma Alma imortal, res-
ponsabilidade individual ao [ilegível] que temos. A Bíblia 
Sagrada é nossa Única regra de fé, eis em poucas palavras 
as nossas crenças.

Mas como somos poucos e pobres, precisamos empre-
gar o tempo assiduamente com o trabalho, sendo deste que 
tiramos nosso sustento. Assim, com a finalidade de sermos 
ajudados naquilo de que temos necessidade, é que nos 
dirigimos a Vossa Senhoria. Em primeiro lugar, fazemos 
notar que nós aqui ainda nem ao menos celebramos a Ceia 
do Senhor, embora o desejemos vivamente, temos medo 
de incidir na condenação prevista na Primeira Carta aos 
Coríntios, Capítulo XI, versículos 27 e 29. Nos Evangelhos 
está dito que Nosso Senhor Jesus Cristo benzeu o pão e 
o cálice antes de distribuí-lo, mas nós aqui não sabemos 
como.

Apesar de lermos os opúsculos que fizemos expedir, 
não sabemos a forma de benzê-lo efetivamente, ou seja, 
como faz a Igreja Valdense e outras Igrejas Italianas confor-
me as instruções divinas, nem sobre a forma das reuniões, 
da oração e também sobre como se regem as orações públi-
cas. Queremos dar-lhe uma ideia daquilo que fazemos nós 
aqui nas nossas reuniões.

Nós nos reunimos e, em primeiro lugar, fazemos a 
oração pela reunião, rogando a Deus que nos dê seu Santo 
Espírito e ilumine nossas mentes na Santa Palavra, e en-
tão recitamos alguns Salmos, como o LI e o XIX e outros. 
Então, lemos alguns capítulos dos Evangelhos, depois a 
prece de agradecimento. Eis, em poucas palavras, aquilo 
que até agora fizemos. Pedimos que nos corrija naquilo que 
merecemos e nos ensine os ritos corretos.



224 

Embora poucos, em nós arde o desejo de servir a Deus 
com verdadeira fé, e as reconfortantes palavras do Redentor 
em Mateus, Capítulo XVIII versículo 20, “Porque onde 
dois ou três estiverem reunidos em meu nome, eu estarei 
no meio deles”, são de grande conforto, porque realmente 
somos muito poucos. É verdade que também há muitos 
que começam a abrir seus olhos. Mas, ainda petrificados 
na ignorância crassa, não conseguem crer naquilo que está 
bem diante dos seus olhos. Mesmo que nos cansemos de 
fazer conhecer a todos a verdade, isso não adianta. Para 
quem ouve as coisas bizarras que afirmam aqueles desespe-
rados, seria de rir, se não fosse de chorar.

Confiantes, rogamos a Deus que guie o Governo para 
que este promova a instrução. Esperamos que, com o tem-
po e a ajuda divina, vejamos surgir a nova Igreja de Cristo 
também aqui, e nos conforta ver a instrução tirada das 
mãos do padre e confiada a um Professor, o qual procura 
pelo menos fazer com que aquele que lê saiba entender o 
que lê. Assim, se poderá ao menos fazer conhecer aquilo 
que hoje é extremamente difícil de fazer entender.

Havíamos escrito ao diretor da Tipografia Claudiana 
para que viesse aqui para fazer propaganda. Com despra-
zer, devemos dizer que, aqui, essa visita faria decerto mais 
mal que bem. Aqui, a palavra “Protestante” significa a 
mais pesada injúria. De fato, convém que, antes de tudo, 
façamos afastar essa opinião com o exemplo, procuran-
do seguir as prescrições do Evangelho. Realmente, hoje 
se viesse aqui um forasteiro, e caso se soubesse que é um 
Ministro Evangélico, se ouviria o mesmo que foi dito quan-
do Pilatos queria libertar Jesus Cristo, se ouviria a voz unís-
sona de: Crucifica-o! Crucifica-o! Acredite que seríamos 
muito gratos de poder aprender verbalmente com quem 
conhece mais do que nós, mas as circunstâncias atuais nos 
obrigam a apelar para a palavra escrita. Rogamos também 



225

que nos ensine claramente como fazer para nos separarmos 
da Igreja Romana, como nos unir à Igreja Cristã, e como 
devemos fazer as reuniões ordinárias dos fieis.

Não nos alongamos mais, a não ser para pedir para 
saudar os irmãos na fé do Nosso Senhor Jesus Cristo, nos 
recomendamos às suas preces, como também nós nos re-
cordaremos de vocês todos.

Ao saudá-lo com o beijo do Senhor, sou pela compai-
xão dele, seu afetuosíssimo servo,

Eugenio Brun (Danelon)
Esperamos sua resposta o mais breve possível, no en-

dereço seguinte:
Eugenio Brun Danelon
Correio de Maniago, em Poffabro
Queira perdoar o escrito ruim, com todos os erros de 

ortografia e gramática, é tudo porque não sabemos fazer 
melhor.



226 

ANEXO E

Carta de Michele Marcon a Matteo Prochet, 
01/12/1880

Pederobba, 01/12/1880 – Testemunho

Muito amado irmão em Jesus Cristo
Senhor Matteo Prochet, Ministro Evangélico
Chegou inesperadamente aqui em Pederobba na noite 

de sábado dia 20 do mês passado o senhor Francesco Pugno, 
nos reunimos todas as noites para ouvir a explicação do 
Santo Evangelho e também em dois domingos nas reuni-
ões às 10 horas da manhã. Nelas, o senhor Pugno provocou 
desta vez um certo reavivamento que não imaginaríamos 
possível; depois de nós homens ele também despertou uma 
tomada de consciência também em algumas mulheres, que 
até então nem queriam ouvir falar do Evangelho.

Estamos acostumados a cantar os hinos em companhia 
dos nossos filhos e o senhor Pugno nos fez uma graça espe-
cial, porque de todos os ministros que já ouvimos e vimos, 
nenhum conseguiu, digamos, apaixonar a nossa igreja com 
sua belíssima voz como ele. Por isso, a noite da última reu-
nião foi muito frequentada. Todos, unanimemente, espe-
cialmente os nossos filhos, dizíamos: Oh, que o nosso Deus 
inspire o senhor Presidente para que mande para cá mais 
seguidamente o caro ministro. Se fosse possível, que ele 
ficasse sempre aqui conosco, pela grande necessidade que 
temos nós e os nossos filhos. Esses dias que o senhor Pugno 
esteve aqui foram uma verdadeira bênção do Senhor. 
Permanecemos aqui com orações e preces para que, sendo 



227

a vontade do bom Deus, mande para cá o caríssimo Senhor 
Pugno, uma vez que já o conhecemos.

A pequena igreja de Pederobba:
Giuseppe Viviani, filho do falecido Antonio
Marcon Antonio
Giuseppe Viviani, filho do falecido Donato
Piazzetta Antonio e filho
Marcon Michele e dois filhos
Marcon Eugenio e quatro filhos
Ambrogio Bacin e esposa
Francesco Busnello, esposa e 4 filhos
Três filhos de Viviani, filho do falecido Donato

Simpatizantes:
Bonato Ferdinando
Paolo, chamado Bacio
Pivetta Giuseppe
Rech Bortolo, colportor
Giuseppe Gatto, de Pederobba
Outras 6 crianças e jovens
Por todos, Marcon Michele, filho do falecido Dionisio
Envie alguma resposta quando for possível.
O Senhor esteja convosco e com todos nós, amém.



228 

ANEXO F

Carta de Michele Marcon a Matteo Prochet, 
13/01/1881

Pederobba, 13/01/1881

Muito amado senhor:
Não respondi de imediato à sua carta, porque achava 

que em pouco teria a desejadíssima visita do Senhor Pons 
Bartolomeu, que o senhor tinha me prometido. Saiba que 
todos nós irmãos, especialmente as mulheres e as crianças, 
não sossegarão enquanto o senhor não nos fizer o favor de 
uma visita, de preferência longa, a qual seria muito eficaz 
também para arrebanhar muitos católicos, os quais estão 
em grande cisão com o pároco, o qual hoje ou amanhã vai 
embora, transferido pelos seus superiores, que o julgaram 
inábil de fazer frente ao movimento evangélico propagan-
deado todos os dias por nós aqui, depois do último impulso 
dado pelo senhor Pugno. Além disso, o bispo de Treviso 
quis ordenar como vigário o capelão daqui, mas a quase 
totalidade do povoado não o quer. Portanto, em meio a 
todas essas questões, dir-se-ia indispensável a presença de 
um ministro evangélico, possivelmente o senhor Pugno. 
Também há algum tempo a igreja de Verona está sem um 
ministro. Que o Senhor providencie alguém, tanto para 
aquela igreja como para a nossa. Queira, senhor Presidente, 
receber os nossos melhores votos, enquanto nós oramos e 
oraremos sempre para que o nosso Salvador faça desapare-
cer as dificuldades que atualmente o senhor enfrenta para 
atender nossa ardente vontade.



229

O Senhor o bendiga, em união com todos os seus entes 
queridos.

Seu humilde servo e irmão em Jesus Cristo,

Marcon Michele



230 

ANEXO G

Carta de Michele Marcon a Matteo Prochet, 
19/07/1881

Pederobba, 19 de julho de 1881

Muito amado senhor presidente da Mesa Valdense
Matteo Prochet, Ministro do Senhor Jesus Cristo
Depois de muito tempo sem termos recebido visita de 

pastor algum, o que nos deixou muito descontentes…
Depois de muitas solicitações também dos irmãos 

Nardini Angelo, atualmente residente em Montebelluna; 
Bartolomeo Rech, de Rasai de Feltre; Dincà, de Belluno, 
sendo os três colportores,

Assim também como do Ministro Filippini, residen-
te em Pádua e pastor também das Igrejas de Cittadella e 
Bassano,

Em resumo, todos nos recomendaram que fosse in-
dicado entre nós um diácono. Tendo todos dado o seu 
voto, foi eleito Marcon Michele, com 17 votos, e Giuseppe 
Viviani, dito “Giorà”, com 1 voto.

A igreja presente, não incluídas as crianças, somos os 
seguintes nominados:

1) Viviani Giuseppe, dito Giorà;
2) Viviani Giuseppe, filho do falecido Donato;
3) Bartolomeo Rech;
4) Francesco Busnello;
5) Marieta Busnello;



231

6) Marcon Michele;
7) Marcon Eugenio;
8) Ambrogio Baccin;
9) Margherita Baccin;
10) Condessa Teodolinda D´Onigo;
11) Condessa Caterina Jacquillard;
12) Marcon, Antonio;
13) Piazzetta Antonio;
14) Merlini Augusto;
15) Bonato Ferdinando;
16) Goron Francesco;
17) Goron Angelo;
18) Gatto Giuseppe.
Os quais unanimemente se recomendam ao muito 

amado presidente Matteo Prochet, rogando-lhe que envie 
um ministro, e que para o futuro desta obra que ele fique 
aqui para sempre conosco, porque dele temos muita ne-
cessidade. Queira o Senhor conceder nosso desejo e assim 
fará, se não quiser mudar nosso destino de outra forma, 
para onde se possa prosseguir na sua obra.

Pela Igreja de Pederobba, o irmão em Jesus Cristo, 
Marcon Michele



232 

ANEXO H

Carta de Michele Marcon a Matteo Prochet, 
25/07/1881

Pederobba, 25/07/1881

Muito amado senhor Ministro do Senhor
Matteo Prochet
Recebi sua carta escrita no dia 22 do corrente. Quando 

vier nos visitar o caro senhor Pugno, juntos elaboraremos os 
documentos onde vamos indicar o número preciso de co-
municantes, os quais até o presente momento são cerca de 
12, e os outros, 6. Não posso dizer exatamente quando fi-
zemos a Santa Ceia, uma vez que raramente o fazemos, de-
vido à falta de um ministro. Queira mandar o quanto antes 
(o Senhor permitindo) o caríssimo Pugno. Desejando que 
esteja bem, oferecemos nossos devidos agradecimentos.

Fraternas saudações em honra de Nosso Senhor Jesus 
Cristo, o único a quem recorremos em busca de auxílio.

Pela Igreja de Pederobba, o irmão em Jesus Cristo

Marcon Michele



233

ANEXO I

Carta de Michele Marcon a Matteo Prochet, 
17/09/1883

Pederobba, 17/09/1883

Muito amado senhor Prochet, presidente do comitê 
para a evangelização da Itália:

Tendo chegado entre nós o tempo do verdadeiro mo-
vimento evangélico – e, também queremos dizer, contra-e-
vangélico – do qual parece que Pederobba seja o centro da 
presente agitação, acreditando todos os de Montebelluna, 
Feltre e Bassano que somente em Pederobba surja esse mo-
vimento em razão do professor evangélico senhor Cassamali 
e das reuniões frequentes que se fazem.

Saiba que, há algumas semanas, um jovem frade de 24 
anos, nativo de Feltre, estando no seu convento em Veneza, 
lhe foi dito que saísse para esmolar, e ele disse a si mesmo: 
esmolar para aqueles que não têm necessidade? Naquele 
momento, fugiu para sua casa em Feltre, e em um domin-
go, há oito dias, veio aqui para uma reunião comunitária 
conosco; também ontem retornou com outros dois amigos 
seus, os quais dizem que também querem ser seguidores do 
Evangelho e nossos irmãos no Senhor.

Outro caso que gerou muito rumor: um abade de 
Fietta, localidade vizinha a Crespano, um certo Michele 
Creazza, o qual parece ter sido um dos primeiros a cantar 
a missa aqui, e que tem cerca de 24 anos, veio aqui em 
Pederobba vestido de padre, e antes de chegar à nossa ci-
dade se encontrou, à pé, com o pároco e o capelão daqui, 



234 

que estavam de carruagem. O pároco perguntou a Creazza: 
onde vais? O Creazza respondeu: atrás dos meus afazeres. 
O pároco retorquiu: “volte atrás, malcriado”, e quis descer 
da carruagem. O Creazza lhe disse: “pare, senhor, ou irá 
voando para onde é esperado”. O pároco se intimidou, e 
o Creazza veio aqui para Pederobba, procurando o pro-
fessor e tantos irmãos no Senhor quanto pôde encontrar, 
e assim levou muitos até a Senhora Condessa D’Onigo, 
nossa irmã no Senhor. O jovem M. Creazza se dirigiu ao 
professor Cassamali, à Condessa e a outros irmãos em Jesus 
Cristo, dizendo: “venham me encontrar sexta-feira, às 
oito da noite, na ponte de Crespano, e eu irei com vocês, 
deixando para sempre essa falsa Igreja que me manteve 
por tanto tempo escravo e supersticioso, até que o Senhor 
Jesus, com sua graça, me deu a coragem de escapar dela. 
Assim, amigos e irmãos, espero vocês”. Dessa forma, na 
hora estabelecida, no dia 7 de setembro às oito horas da 
noite, três dos nossos, com o professor Cassamali, estavam 
sobre a ponte de Crespano, para receber o Creazza ainda 
vestido de padre, e logo que chegou em Pederobba dois 
irmãos lhe deram vestes civis, e ele jogou fora para sempre 
aquelas vestes de padre. 

Assim esteve o Creazza em santa paz entre nós por 
cerca de 4 dias quando, terça-feira de manhã (ou seja, 
cerca de 6 dias atrás), estavam o professor e ele andando 
na estrada quando chegou um homem, desconhecido do 
professor, mas cremos que não do Creazza. Esse homem 
pegou o Creazza pelo antebraço, como se quisesse falar 
com ele, e o conduziu um pouco para longe do professor, 
e então apareceu um outro homem, depois mais dois, de-
pois mais quatro, armados com paus e, assim, rangendo 
os dentes, o conduziram à força até a canônica do padre 
daqui, ao qual o Creazza dizia, diante de todos aqueles que 
o rodeavam: “não me falem de padres, porque nunca mais 



235

na vida quero saber deles!”. O Creazza então pediu que 
viesse o comandante dos carabineiros, que veio, mas não 
soube o que dizer, talvez nem quisesse se meter (homem de 
pouca coragem), e enquanto isso aqueles canalhas pegaram 
o Creazza e o meteram, por assim dizer, em uma carroça 
e, como ladrões, o conduziram até Fietta, ou seja, até a sua 
casa. Talvez estivesse também o pai dele entre aqueles que 
sequestraram o filho, mas eles nem mesmo abriram a boca. 
Até que não tenha cessado a agitação entre a família do jo-
vem Creazza e nós, não saberemos o resultado. Esperamos 
que o Senhor resolva a questão em honra e glória do seu 
santo nome (Seja feita a sua vontade!).

Quem mais sustenta a causa, e como chefe, é o senhor 
Cassamali, o qual comunicou a nós todos que não poderá 
continuar a obra do Senhor como convém, em razão da 
escassez de meios materiais e do trabalho muito superior 
às condições que lhe são ofertadas. Ele tem o espírito pron-
tíssimo e o Senhor também lhe deu um dom especial como 
pregador. Mesmo com tudo isso, ele contraiu débitos, e 
não sabe como pagá-los.

Assim, todos nós rogamos a nosso Senhor Jesus que 
queira se utilizar do senhor, nosso amado irmão em Jesus 
Cristo, para que ao caro professor evangelista senhor 
Cassamali sejam fornecidos os meios, também materiais, 
de que necessita, e aumento de pagamento, os quais, a 
nosso ver, no presente caso são de muita urgência, tendo 
o Senhor despertado muitas consciências aqui ao nosso 
redor.

Queira, senhor Presidente, aceitar essa nossa prece, 
pelo amor do Senhor, e fazer tudo o que é necessário para o 
avanço do Reino de Deus aqui, em toda a Itália e em todo 
o mundo. O Senhor Jesus esteja com o senhor, com os seus 
caros e com todos nós. Amém.



236 

Pela Igreja Evangélica de Pederobba
O irmão em Jesus Cristo

Marcon Michele



237

ANEXO J

Carta de Francesco e Marietta Busnello a Matteo 
Prochet, 18/12/1883

Pederobba, 18/12/1883

Muito amado Ministro
Recebemos sua carta datada do dia 17 e concordamos 

com o que o senhor escreveu.
Em relação ao professor Cassamali, nem o comitê, 

nem o senhor, nem ninguém pode demiti-lo assim de forma 
improvisada, sem incorrer em uma falta de todo contrária à 
moral cristã. Assim, esperamos que, antes que ele seja pri-
vado de todo meio de ganhar seu sustento de algum outro 
modo, que o comitê seja obrigado como antes a continuar 
pagando a ele ao menos as despesas diárias, até que seja 
solucionado a questão de Cassamali e Mariana.

Estamos decididos a entregar a filha ao professor, 
tão logo ele tenha um lugar conveniente onde possa viver 
discretamente na companhia de Mariana. Atribuímos a 
responsabilidade de organizar tudo isso integralmente ao 
comitê e ao senhor. Vocês mandaram o professor aqui para 
Pederobba, então devem fazer de tudo para pacificar e so-
lucionar essa questão de forma cristã.

Quanto à ida a Feltre para buscar a árvore de Natal, 
perdemos toda esperança em razão do mau tempo e da 
muita neve que caiu. Dessa forma, fale com a senhora 
Condessa para que ela permita ao seu representante em 
Pederobba procurar alguma árvore no bosque, cortando 



238 

somente alguma pequena rama supérflua, e nós arrumare-
mos a árvore da melhor forma. 

Esperamos que o Senhor faça continuar a obra segun-
do a sua vontade.

Os nossos filhos, que permanecem sem instrução, 
aguardam ansiosos o novo professor. Que Deus o mande 
logo. Amém.

Os irmãos no Senhor
Francesco e Marietta Busnello
Assim como todos os outros irmãos



239

ANEXO K

Carta de Michele Marcon a Matteo Prochet, 
14/04/1884

Pederobba, 14/04/1884

Muito amado presidente senhor Matteo Prochet
Nós, irmãos de Pederobba, estamos muito desconten-

tes, por não ter vindo aqui nenhum ministro evangélico de-
pois da partida do caríssimo senhor Costabel (que o Senhor 
ajude aquele amado irmão no Senhor Jesus). O senhor Jalla 
passou, digamos, quase incógnito, e assim ficamos sozi-
nhos. O que mais nos doi é ver nossos filhos sem professor 
evangélico, e se o bom Deus não prover nesse sentido, a 
influenciar o senhor, amado irmão em Deus, para que nos 
diga onde providenciá-lo, nos sentiremos realmente aban-
donados pelos irmãos. Rogamos ao Senhor, a ele, que nas 
dificuldades não abandona aqueles que se voltam para Ele 
com fé. Faça tudo o que for possível, senhor, e lhe seremos 
para sempre gratíssimos.

Todos os irmãos, irmãs e crianças da Igreja Evangélica 
de Pederobba.

Que o Senhor o bendiga. Amém.

No verso:
A Bartolomeu Pons
Faça o favor, caríssimo irmão no Senhor, de expedir 

essa carta ao senhor presidente Prochet, uma vez que não 



240 

sabemos onde ele se encontra. Se no futuro pudermos ter 
seu endereço, seria um imenso prazer.

(A carta não está assinada, mas a letra é de Michele 
Marcon).



241

ANEXO L 

Mapa dos pontos de atuação valdense na Itália 
Setentrional

Fonte: Naso (2024).



242 


	_heading=h.3znysh7
	_heading=h.2et92p0
	_heading=h.tyjcwt
	_heading=h.yv5vzber62l5
	_heading=h.3dy6vkm
	_heading=h.1t3h5sf
	_heading=h.4d34og8
	_heading=h.2s8eyo1
	_heading=h.17dp8vu
	_heading=h.3rdcrjn
	_heading=h.26in1rg
	_heading=h.lnxbz9
	_heading=h.35nkun2
	_heading=h.1ksv4uv
	_heading=h.44sinio
	_heading=h.2jxsxqh
	_heading=h.z337ya
	_heading=h.3j2qqm3
	_heading=h.hcgfw9i25i7
	_heading=h.1y810tw
	_heading=h.4i7ojhp
	_heading=h.2xcytpi
	_heading=h.1ci93xb
	_heading=h.3whwml4
	_heading=h.2bn6wsx
	_heading=h.qsh70q
	_heading=h.3as4poj
	_heading=h.1pxezwc
	_heading=h.49x2ik5
	_heading=h.147n2zr
	_heading=h.3o7alnk
	_heading=h.23ckvvd
	_heading=h.ihv636
	_heading=h.32hioqz
	_heading=h.1hmsyys
	_heading=h.41mghml
	_heading=h.2grqrue
	_heading=h.vx1227
	_heading=h.3fwokq0
	_heading=h.1v1yuxt
	_heading=h.u8j42arnvji3
	_heading=h.4f1mdlm
	_heading=h.2u6wntf
	_heading=h.19c6y18
	_heading=h.3tbugp1
	_heading=h.28h4qwu
	_heading=h.nmf14n
	_heading=h.37m2jsg
	_heading=h.4fu6tzfig6p1
	_heading=h.qc1cq9pebg6d
	_heading=h.sjne0hhzw2mb
	_heading=h.1mrcu09
	_heading=h.ga94gyhol0h4
	_heading=h.46r0co2
	_heading=h.2lwamvv
	_heading=h.111kx3o
	_heading=h.3l18frh
	_heading=h.206ipza
	_heading=h.4k668n3
	_heading=h.2zbgiuw
	_heading=h.1egqt2p
	_heading=h.3ygebqi
	_heading=h.2dlolyb
	_heading=h.7bis3use0i7g
	_heading=h.sqyw64
	_heading=h.3cqmetx
	_heading=h.1rvwp1q
	_heading=h.4bvk7pj
	_Hlk192143337
	_heading=h.2r0uhxc
	_heading=h.1664s55
	_heading=h.25b2l0r
	_heading=h.kgcv8k
	_heading=h.34g0dwd
	_heading=h.1jlao46
	_heading=h.43ky6rz
	_heading=h.2iq8gzs
	_heading=h.xvir7l
	_heading=h.3hv69ve
	_heading=h.1x0gk37
	_heading=h.4h042r0
	_heading=h.2w5ecyt
	_heading=h.1baon6m
	_heading=h.3vac5uf
	_heading=h.2afmg28
	_heading=h.pkwqa1
	_heading=h.39kk8xu
	_heading=h.1opuj5n
	_heading=h.48pi1tg
	_heading=h.2nusc19
	_heading=h.1302m92
	_heading=h.3mzq4wv
	APRESENTAÇÃO

