


Mulheres
sem voz

Fernanda Ferrarini

A dominação feminina no 

interior do município 

de Flores da Cunha 

no último quartel do 

século XX (1975 a 2000)



Fundação Universidade de Caxias 
do Sul

Presidente:
Dom José Gislon

Universidade de Caxias do Sul

Reitor:
Gelson Leonardo Rech

Vice-Reitor:
Asdrubal Falavigna

Pró-Reitor de Pesquisa e Pós-Graduação:
Everaldo Cescon

Pró-Reitora de Graduação:
Terciane Ângela Luchese

Pró-Reitora de Inovação e 
Desenvolvimento Tecnológico:

Neide Pessin

Chefe de Gabinete:
Givanildo Garlet

Coordenadora da EDUCS:
Simone Côrte Real Barbieri

Conselho Editorial da EDUCS

André Felipe Streck
Alexandre Cortez Fernandes

Cleide Calgaro – Presidente do Conselho
Everaldo Cescon

Flávia Brocchetto Ramos
Francisco Catelli

Gelson Leonardo Rech
Guilherme Brambatti Guzzo

Karen Mello de Mattos Margutti
Márcio Miranda Alves

Simone Côrte Real Barbieri – Secretária
Suzana Maria de Conto

Terciane Ângela Luchese

Comitê Editorial

Alberto Barausse
Universitá degli Studi del Molise/Itália

Alejandro González-Varas Ibáñez
Universidad de Zaragoza/Espanha

Alexandra Aragão
Universidade de Coimbra/Portugal

Joaquim Pintassilgo
Universidade de Lisboa/Portugal

Jorge Isaac Torres Manrique
Escuela Interdisciplinar de Derechos 

Fundamentales Praeeminentia Iustitia/
Peru

Juan Emmerich
Universidad Nacional de La Plata/

Argentina

Ludmilson Abritta Mendes
Universidade Federal de Sergipe/Brasil

Margarita Sgró
Universidad Nacional del Centro/

Argentina

Nathália Cristine Vieceli
Chalmers University of Technology/

Suécia

Tristan McCowan
University of London/Inglaterra



Mulheres
sem voz

Fernanda Ferrarini

A dominação feminina no 

interior do município 

de Flores da Cunha 

no último quartel do 

século XX (1975 a 2000)



F375m      Ferrarini, Fernanda
Mulheres sem voz [recurso eletrônico] : a dominação feminina no 

interior do município de Flores da Cunha no último quartel do século 
XX (1975 a 2000) / Fernanda Ferrarini. – Caxias do Sul, RS : Educs, 
2025.

Dados eletrônicos (1 arquivo).

Apresenta bibliografia.
Modo de acesso: World Wide Web.
ISBN 978-65-5807-460-1

1. Patriarcado - Flores da Cunha (RS). 2. Feminismo. 3. História 
- Flores da Cunha (RS) - Mulheres. 4. Italianos - Rio Grande do Sul - 
Mulheres. I. Título.

CDU 2. ed.: 392.312(816.5FLORES DA CUNHA)

Índice para o catálogo sistemático:

1. Patriarcado - Flores da Cunha (RS)	  392.312(816.5FLORES DA CUNHA)
2. Feminismo	  141.72
3. História - Flores da Cunha (RS) - 	  
Mulheres	                        94-055.2(816.5FLORES DA CUNHA)
4. Italianos - Rio Grande do Sul - Mulheres	  325.54-55.2(816.5)

Catalogação na fonte elaborada pela bibliotecária 
Márcia Servi Gonçalves - CRB 10/1500.

Direitos reservados a:

EDUCS – Editora da Universidade de Caxias do Sul
Rua Francisco Getúlio Vargas, 1130 – Bairro Petrópolis – CEP 95070-560 – 
Caxias do Sul – RS – Brasil
Ou: Caixa Postal 1352 – CEP 95020-972 – Caxias do Sul – RS – Brasil
Telefone/Telefax: (54) 3218 2100 – Ramais: 2197 e 2281 – DDR (54) 3218 2197
Home Page: www.ucs.br – E-mail: educs@ucs.br

© da autora
1ª edição: 2025
Preparação de texto: Giovana Letícia Reolon
Leitura de prova: Helena Vitória Klein
Editoração: Ana Carolina Marques Ramos
Capa: Pedro Henrique dos Santos

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
Universidade de Caxias do Sul

UCS – BICE – Processamento Técnico



Sumário

Introdução 8

Os primeiros tempos 15

Patriarcalismo 21

Igreja: em nome do sistema patriarcal 31

Mulher: dominar é preciso… As relações de poder 41

Exclusão feminina 62

Conclusão 69

Bibliografia 72

Anexo A 76

Anexo B 82

Anexo C 91

Anexo D 96

Anexo E 101

Anexo F 115

Anexo G 122

Anexo H 129

Anexo I 136



Dedico este trabalho a todas as mulheres que, sub-
missas, acabaram por relegar seus direitos diante da 
dominação do masculino. De uma forma ou de outra, 
mesmo sem poder falar diretamente sobre suas an-
gústias e desejos, são parte fundamental da História.



Agradeço a todos os depoentes, pela permissão para 
adentrar em sua memória e fazer reviver seus passa-
dos, expectativas, sonhos e desejos.
À minha família, pela compreensão e apoio, especial-
mente a Eliane Ferrarini (irmã), que vivenciou parte 
deste processo, auxiliando com seus conhecimentos 
técnicos. 
Às equipes do Arquivo Histórico Municipal João Spa-
dari Adami e do Museu e Arquivo Histórico Pedro 
Rossi, pelo atendimento eficiente. 
Às minhas amigas que, com palavras de incentivo, 
sempre me motivaram a prosseguir na árdua tarefa 
de pesquisar, principalmente a Claudia Garibaldi 
Salvador. 
Ainda, em especial, agradeço à minha orientadora da 
Especialização em História, Cultura e Região, Prof. 
Dra. Loraine Slomp Giron (in memoriam), pelo valio-
so auxílio prestado na organização de pesquisa desta 
obra, e a Lorete Maria Calza Paludo, por sempre acre-
ditar na importância de revelar a vida, a história e a 
memória das mulheres de Flores da Cunha.



8

Introdução

Por dominação feminina, subentende-se que há a existência de 
microrrelações de poder entre homens e mulheres padronizadas 

segundo as regras do patriarcalismo. Para Engels, é “a organização 
de certo número de indivíduos livres e não livres, numa família 
submetida ao poder paterno de seu chefe”.1 Nesse contexto, os 
colonizadores italianos, ao chegarem à Região Colonial Italiana 
do Rio Grande do Sul, difundiram seus costumes e tradições, bem 
como o modelo familiar padrão que seguiam na Itália, com algumas 
adaptações, quando necessário. Seus descendentes continuaram 
direcionando suas vidas conforme esse mesmo molde. O poder do 
homem sobre a mulher e a resignação desta foram retratados nos 
livros de Arlindo Battistel, Rovílio Costa, Luís Alberto De Boni, 
Loraine Slomp Giron, Heloísa Bergamaschi, Cleci Eulália Favaro. 
Todos em consonância quanto à condição inferiorizada e menos-
prezada da mulher que não “tinha vez e nem voz”, era apenas mãe, 
esposa, filha e trabalhadora. 

O cotidiano apresentado nas obras dos autores anteriormente 
citados deixa transparecer ainda a confirmação e até a aceitação 
feminina da situação de dominação. Assim, muitas mulheres acaba-
ram colocando de lado suas próprias necessidades e vontades, como 
deixar a escola para aprender a conduzir “um lar”. 

Mesmo sendo as “donas da casa”, o poder doméstico das matriarcas 
era desprezado. Segundo Cleci Eulália Favaro, “uma das formas de 
excluir as mulheres do espaço público era desqualificar seu discurso 
e implicava inibir sua atuação extra doméstica. A desqualificação 

1	 ENGELS, F. A origem da família, da propriedade privada e do Estado. 16. ed. Tra-
dução: Leandro Konder. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. p. 61. 



9

trazia em seu bojo uma conotação de inferioridade e segregação 
social, cultural e […] econômica”.2 

No entanto, ainda de acordo com a autora, o núcleo familiar 
não correspondia exatamente a uma organização harmoniosa, vi-
sando apenas ao bem-estar geral dos integrantes ou garantindo-lhes 
a satisfação das necessidades, “nessa unidade (composta por indiví-
duos de idades, sexos e posições diversificadas) existia (e de certa 
forma ainda existe) uma constante disputa pelo poder”.3

Preferencialmente o pai (o homem) assumiu a posição do 
grande líder com um poder inquestionável. Esse modelo foi (e talvez 
ainda seja) perpetuado pela Igreja, através de seu discurso unilateral 
e patriarcalista.

A vida no meio rural sempre dificultou o ingresso e principal-
mente a permanência nas escolas. As distâncias e a falta de recursos 
e de incentivo agiam como fontes da evasão escolar. O pensamento 
da época, norteado pelas ações patriarcais, previa que não haveria 
necessidade de elevada instrução às meninas, já que estas deveriam 
se dedicar ao trabalho doméstico e da “roça”. Aos rapazes seria funda-
mental ter acesso à educação, aprendendo a ler e escrever e a calcular 
as quatro operações matemáticas, para se responsabilizar pelos 
negócios da família. Nas comunidades interioranas, mesmo no final 
do século XX, muitos pais de família ou maridos – e até mesmo 
algumas mulheres – criados nos moldes rígidos do patriarcalismo 
continuam perpetuando esses resquícios da dominação masculina.

As questões norteadoras nesta obra foram fundamentadas a 
partir da História Oral e dos embasamentos, através da pesquisa 
em fontes bibliográficas e impressas, sobre a dominação da mulher. 
A partir da relação de poder que se estabeleceu entre o domínio do 
homem sobre o mundo social e político, a mulher foi posta de lado e 
relegada ao mundo doméstico. Assim, buscou-se verificar a existên-
cia dessa relação no último quartel do século XX (1975 a 2000), nas 
comunidades do interior do município de Flores da Cunha. Ou seja, 

2	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-
lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 246.

3	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-
lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 15.



10

comprovar a continuidade da dominação do feminino em relação ao 
poder do masculino, justificado pela Igreja, fortalecedora do sistema 
patriarcal. 

A dominação que a Igreja exerceu sobre o imigrante conso-
lidou-se facilmente em razão de o catolicismo ter sido a crença 
dominante em quase todas as famílias que formaram a Região 
Colonial Italiana do Rio Grande do Sul. Com essa hegemonia, ficou 
fácil impor ao povo suas leis, suas regras, seu modo de vida. E, como 
a religião católica e o poder da Igreja ainda se mantêm, sua es-
trutura também vigora sobre a população de descendência italiana 
atualmente. Torna-se fundamental esclarecer que não se pretendeu 
desqualificar a estrutura da Igreja ou relegar essa instituição a uma 
situação pejorativa ou recriminatória, apenas manteve-se o intuito 
de pontuar uma tradição cultural e histórica.

A dominação feminina originou-se a partir do momento em 
que os homens passaram a se sentir ameaçados quanto à questão do 
poder. Dessa forma, iniciou-se uma estrutura de relações de poder 
entre o mundo feminino e o masculino. A mulher, considerada o 
sexo “frágil” e até inferior, ficou (e ainda fica) relegada à margem 
do poder político e das decisões, exclusivos dos homens. Essa ideia 
sempre foi fortemente embasada no patriarcalismo (poder do pai, 
do “Chefe”). 

Diante disso, pretendeu-se observar se ainda existem relações 
de poder patriarcal sobre as mulheres, no interior do município 
de Flores da Cunha, bem como analisar as condições de acesso à 
educação como forma (ou não) de manutenção do patriarcalismo. 
Procurou-se também identificar a dominação do poder masculino 
sobre as mulheres através do discurso religioso. Entretanto, sempre 
tendo consciência de que as mulheres detêm “certo poder” na esfera 
do lar (antessala do poder, como mantenedoras e transmissoras da 
cultura).

Ainda, partiu-se da hipótese de que a falta de acesso à educa-
ção, a tradicional posição na família e a Igreja contribuíram para a 
manutenção do comportamento submisso da mulher na atualidade, 
principalmente nas comunidades interioranas de colonização italia-
na – em especial no interior do município de Flores da Cunha.



11

Os objetivos nortearam questões que envolviam ações direcio-
nadas a confirmar e estabelecer a existência das microrrelações de 
poder patriarcal no meio rural de Flores da Cunha que causavam (e 
ainda causam) a dominação feminina entre 1975 e 2000; assim como 
comprovar no discurso e nas publicações dos sacerdotes que atuavam 
na região nesse período a perpetuação da doutrina patriarcalista. 
Nesta proposta, tornou-se fundamental identificar o cotidiano das 
mulheres do interior, além de suas obrigações, enquanto excluídas 
do poder e da tomada de decisões (acerca dos negócios familiares), 
através da análise das histórias de vida a partir de entrevistas. 

Uma pesquisa sempre deve possuir um embasamento que a 
sustente e possa contribuir com informações novas a fim de des-
vendar as “verdades” que os detentores do poder muitas vezes não 
desejam que sejam ditas. Por isso, vários autores que retrataram em 
suas obras questões referentes à dominação feminina, às relações de 
poder, ao patriarcalismo e às abordagens envolvendo a Igreja serão 
citados, bem como a temática abordada por cada um. 

De acordo com os autores Arlindo Battistel e Rovílio Costa4, a 
chegada dos imigrantes italianos na Região Colonial Italiana e seu 
estabelecimento foram momentos de extremas dificuldades, e os 
costumes patriarcais trazidos como heranças da Itália perduraram 
no cotidiano dos descendentes de imigrantes. No livro Assim vivem 
os italianos: vida, história, cantos, comidas e estórias, há relatos de 
homens e mulheres da região que confirmaram a rusticidade das 
condições do meio e apresentaram os vários aspectos de sua vida, 
educação, produção, filhos… Essas dificuldades de sobrevivência 
teriam levado ao “endurecimento” dos relacionamentos. Já os au-
tores Luis Alberto De Boni e Rovílio Costa5 relataram as condutas 
e tradições adotadas no início da colonização pelos imigrantes 
italianos, salientando que a família era patriarcal – logo, as mulhe-
res foram excluídas e dominadas pelos pais, depois pelo esposo e 
sogro (inclusive pela sogra, com seu poder considerado “menor”). A 
mulher era submetida a procriar, cuidar da casa, preparar as refei-
4	 BATTISTEL, Arlindo Itacir; COSTA, Rovílio. Assim vivem os italianos: vida, his-

tória, cantos, comidas e estórias. Porto Alegre: Escola Superior de Teologia de São 
Lourenço de Brindes; EDUCS, 1982.

5	 DE BONI, Luis Alberto; COSTA, Rovílio. Os italianos no Rio Grande do Sul. 3 ed. 
Porto Alegre: Escola Superior de Teologia de São Lourenço de Brindes, UCS e Correios 
Riograndense, 1984.



12

ções e outras atividades, mas os negócios e o dinheiro eram função 
e propriedade do homem, bem como o acesso à educação. Pode-se 
perceber, segundo os estudos dos mesmos autores, que a mulher 
estava sujeita ao domínio do homem econômica e socialmente. Essa 
hipótese foi comprovada inclusive pelos estudos da doutora Loraine 
S. Giron.6

Um dos objetos de pesquisa de Giron foram as mulheres da Região 
Colonial Italiana, reafirmando as condições desiguais de trabalho e 
de bens em relação aos homens. Ela explicitou, ainda, as atitudes 
das mulheres que levaram à manutenção das relações desiguais e, 
consequentemente, à sua submissão. 

Ainda, é pertinente mencionar que um dos mecanismos para 
manutenção da dominação feminina apresentado pela autora Lorai-
ne S. Giron era o acesso à escola, assim “a menina ficava condenada 
à ignorância. Da ignorância para a submissão, a distância não era 
grande. Ao saber ler, fazer contas, o homem afirmava sua superiori-
dade sobre a esposa ignorante e as filhas”7.

Entretanto, existiram exceções à regra de submissão femini-
na na Região Colonial Italiana. Essa particularidade foi estudada 
também pela doutora Loraine e pela professora Heloísa Berga-
maschi8, que destacaram histórias de vida de algumas mulheres 
que povoaram a antiga Colônia Caxias e superaram as barreiras 
do mundo masculino, assumindo negócios e responsabilidades 
que lhes seriam negadas pelas tradições patriarcais. É importante 
destacar que essas mulheres assumiam as funções de chefes do lar 
devido ao falecimento ou doença do esposo. Substituíam o marido 
para garantir a sobrevivência da família. Apesar disso, as autoras 
afirmaram que as mulheres (inclusive as proprietárias) agiam de 
forma a reforçar o poder do homem. 

Outro trabalho importante é a tese da doutora Cleci Favaro9, 
que em sua pesquisa investigou a origem do comportamento das 

6	 GIRON, Loraine Slomp. Produção e reprodução: a mulher e o trabalho na região colo-
nial italiana do Rio Grande do Sul. Caxias do Sul: UCS, 1992 – (Cadernos de Pesquisa).

7	 GIRON, Loraine Slomp. Produção e reprodução: a mulher e o trabalho na região colo-
nial italiana do Rio Grande do Sul. Caxias do Sul: UCS, 1992 – (Cadernos de Pesquisa). p. 16. 

8	 BERGAMASCHI, Heloisa Eberle; GIRON, Loraine Slomp. A força das mulheres pro-
prietárias: histórias de vida – 1875/1975. Caxias do Sul: EDUCS, 1997.

9	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-
lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 



13

mulheres da Região Colonial Italiana do Rio Grande do Sul que 
viveram entre 1875 e 1950. Apresentou ainda as relações patriarcais 
na família como herança trazida da Itália. Para tanto, refletiu sobre 
o poder dos homens na história oficial, que “deixaram as mulheres 
na antessala (do mundo masculino), envolvidas por um discurso 
considerado ‘menor’”.10 Segundo ela, às matriarcas foi relegado um 
poder doméstico que era sustentado pela maternidade e pelo traba-
lho e não fazia frente ao grande poder do patriarca – era um poder 
“menor”. Evidenciou também a influência da doutrina cristã para  
a manutenção da submissão feminina e a consequente aceitação 
da dominação, inclusive por parte das mulheres que estavam sendo 
dominadas. 

Buscaram-se ainda explicações para o patriarcalismo na obra 
de Engels. Para ele, essa expressão foi “inventada pelos romanos 
para designar um novo tipo de organismo social, cujo chefe manti-
nha sob seu poder a mulher, os filhos e certo número de escravos, 
com o pátrio poder […] e o direito de vida e morte sobre todos eles.”11

O objetivo, por fim, é analisar o cotidiano de pessoas ditas 
“comuns”, logo seu desenvolvimento seguiu a linha teórica da Nova 
História. Como confirma José Carlos Reis,

[…] documentos referem-se à vida cotidiana das massas anônimas, à sua vida 
produtiva, às suas crenças coletivas […]. A documentação massiva e involuntá-
ria é prioritária em relação aos documentos voluntários e oficiais. Os Annales 
foram engenhosos para inventar, reinventar ou reciclar fontes históricas. Eles 
usavam escritos de todos os tipos, psicológicos, orais, estatísticos, plásticos, 
musicais, literários, poéticos, religiosos.12

Segundo a ideia de Foucault de qual o poder perpassa todas 
as relações, as mais próximas e mais humanas também o fazem. De 
acordo com ele, “o poder não se dá, não se troca nem se retoma, mas 
se exerce, só existe em ação, como também […] manutenção e repro-
dução das relações econômicas, mas acima de tudo uma relação de 
força”.13

– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994.
10	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-

lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 4.

11	 ENGELS, F. A origem da família, da propriedade privada e do Estado. 16. ed. Tra-
dução: Leandro Konder. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. p. 61. 

12	 REIS, José Carlos. Escola de Annales: a inovação em História. São Paulo: Paz e Terra, 
2000. p. 23.

13	 FOUCAULT. Michel. Microfísica do poder. 13. ed. Tradução: Roberto Machado. Rio de 
Janeiro: Graal, 1979. p. 175.



14

Os temas de interesse envolvendo o objeto deste livro, muitas 
vezes, não se enquadram na chamada documentação oficial. Há 
poucos registros (ou nenhum) envolvendo o cotidiano das pessoas 
ditas fora do sistema de domínio da esfera do poder. Por isso, a Nova 
História surgiu com uma proposta de estudar o homem no seu 
tempo. Assim, considerou-se a História Oral (depoimentos gerados 
por entrevistas) como fonte imprescindível (primária) para compre-
ender as relações cotidianas entre homens e mulheres comuns. 

A utilização de entrevistas tornou-se fundamental, tanto para 
a questão da dominação feminina como para o embasamento do 
patriarcalismo na Região Colonial Italiana do Rio Grande do Sul, a 
partir também da visão da Igreja. Para isso, foram realizadas oito 
entrevistas. Duas com sacerdotes que atuam, ou atuaram, em Flores 
da Cunha e as demais com mulheres que nasceram, foram criadas 
ou residem atualmente no interior do município de Flores da 
Cunha. Com isso, as entrevistas se transformaram em documentos 
necessários para enriquecer a produção, juntamente com todas as 
demais fontes consultadas.

A partir do caráter analítico desta obra, procurou-se ressaltar 
a dominação feminina, caracterizando as seguintes instâncias: lar, 
Igreja e patriarcalismo. Sempre com a preocupação de definir como 
elas contribuíram (ou contribuem) para a manutenção de um com-
portamento submisso das mulheres. 



15

Os primeiros tempos

Analisar histórias de vida implica conhecer também o seu meio, 
suas tradições, sua organização política e socioeconômica. A 

população de interesse foi (ou ainda é) moradora do interior de 
Flores da Cunha, que vivenciou suas expectativas, seus sonhos e 
suas desilusões ou frustrações no último quartel do século XX 
(1975-2000). Por isso, fez-se necessário o levantamento histórico da 
Região Colonial Italiana do Rio Grande do Sul, desde a chegada dos 
imigrantes italianos – a fim de buscar a compreensão das estruturas 
que permeiam as instituições, ditas fundamentais, aos moradores 
do interior, a exemplo de Flores da Cunha – até a atualidade.

A Região Colonial Italiana do Rio Grande do Sul formou-se 
em 1875, com a chegada dos imigrantes italianos. Estes vieram para 
o Brasil por iniciativa do Governo Imperial, que desejava substituir 
a mão de obra negra e escrava pela livre e assalariada. Outro fator 
que provocou a vinda dos imigrantes foi o excedente da população 
europeia e as péssimas condições de vida que levavam na pátria-mãe. 

As terras que o Império Brasileiro reservou para os imigrantes 
italianos situavam-se na encosta superior da Serra Gaúcha, entre 
o rio das Antas, as colônias alemãs do baixo Taquari e a bacia do 
rio Caí. Segundo Maria Abel Machado, “A Colônia Caxias recebeu 
uma área de 144.000,00 braças quadradas, equivalente a 16 léguas 
quadradas. Cada légua foi dividida em travessões e os travessões 
em lotes com áreas variadas, que foram entregues às famílias 
imigrantes”.14

Os primeiros imigrantes que chegaram à Região Colonial Ita-
liana ocuparam a área conhecida como Colônia aos Fundos de Nova 

14	 MACHADO, Maria Abel. Mulheres sem rosto: operárias de Caxias do Sul – 1900/1950. 
Caxias do Sul: Maneco, 1998. p. 31.



16

Palmira, ou Colônia “Campo dos Bugres”. As terras da atual sede do 
município de Caxias do Sul começaram realmente a ser ocupadas 
em 1876, por imigrantes que possuíam várias profissões, tais como: 
agricultor, alfaiate, carpinteiro, tanoeiro, pedreiro, comerciante, ho-
teleiro, açougueiro, oleiro, professor, escultor, padre, músico, ferreiro, 
barbeiro, sapateiro, moleiro e muitas outras, como demonstra o 
registro feito por João Spadari Adami15, no período de 1876 a 1883.

Em 1884, a Colônia Caxias foi desmembrada da Diretoria de 
Terras e Colonização do Império, passando a 5º Distrito de São 
Sebastião do Caí. No mesmo ano, passou a ser sede de paróquia, 
desligando-se da Paróquia de São José do Hortêncio da Feliz.

Em 20 de junho de 1890, Caxias foi elevada à categoria de 
município, desligando-se de São Sebastião do Caí. Foram nomeados 
um intendente que dirigia todos os serviços e sete membros res-
ponsáveis pelos meios de execução dos serviços. A partir de então, 
os imigrantes começaram a participar da vida política, às vezes 
atuando de modo violento contra os intendentes. 

Segundo Duminiense Antunes16, Caxias do Sul possuía quatro 
distritos: Vila ou Sede (primeiro distrito), Nova Trento (segundo dis- 
trito), Nova Vicenza (terceiro distrito) e Nova Pádua (quarto distrito). 
Mas, pelo Decreto nº 2.822, de 23 de junho de 1921, o município foi 
acrescido pelo núcleo colonial de São Marcos (quinto distrito), que 
pertencia a São Francisco de Paula de Cima da Serra.

Porém, em 17 de maio de 1924, de acordo com Claudino Anto-
nio Boscatto17, “A Federação” (órgão oficial de divulgação do Governo 
do Estado) publicou a criação do novo município de Nova Trento, 
o 73º do Rio Grande do Sul, pelo Decreto nº 3.320, de 17 de maio de 
1924. A notícia da criação do novo município, enviada pelo próprio 
presidente do Estado da época, Antônio Augusto Borges de Medei-
ros, foi recebida pelo Capitão Joaquim Mascarello, líder da comissão 
emancipacionista e demais membros. 

15	 ADAMI, João Spadari. História de Caxias do Sul: 1864-1970. Caxias do Sul: São Miguel, 
1962. p. 370.

16	 ANTUNES, Duminiense Paranhos. Documentário histórico do município de Caxias do 
Sul 1875-1950. Comemorativo do 75º aniversário da colonização. Caxias do Sul; São 
Leopoldo: Arte Gráfica, Comércio e Indústria S.A., 1950. 

17	 BOSCATTO, Claudino Antonio. Memórias de um neto de imigrantes italianos: pio-
neiros de Nova Trento. Flores da Cunha: O Florense, 1994. p. 196.



17

Assim, Caxias, em 1924, perdeu os distritos de Nova Trento e 
Nova Pádua e o povoado de Marcolina Moura, os quais formaram o 
atual município de Flores da Cunha, que passou a administrar suas 
riquezas e vida política de forma independente. Porém, torna-se 
válido destacar que os dois municípios, por terem como base os 
mesmos costumes e tradições, têm características que permanece-
ram praticamente idênticas.

No início da colonização, os imigrantes não tiveram condições 
iguais. Houve uma diferenciação na distribuição dos lotes, no valor 
da dívida colonial e nas condições físicas dos terrenos. O isolamento 
dos primeiros anos favoreceu o surgimento das primeiras atividades 
rentáveis dos colonos. Então, os que tinham outras profissões pas-
saram a exercer seu trabalho, tanto nos núcleos ou sedes coloniais 
como nos travessões e nas linhas, onde residiam (interior). 

Nos lotes coloniais, as culturas produzidas eram diversifica-
das, os colonos obtinham a maioria dos produtos necessários para 
a sua sobrevivência. Essa realidade continua existindo no interior 
de Flores da Cunha, segundo Adiles Ferrarini Deboni, residente no 
Travessão Alfredo Chaves. Como ela afirma:

A vida assim, como que é? É de tu ir… levantar, ia fazer as coisas, os serviços 
de casa, cuidar das vacas, dos porcos, das galinhas. E, depois ia para a roça… 
trabalhar. Plantar batata, milho, trigo, feijão… plantar tudo. Depois ajudar nas 
parreiras… podar, amarrar a parreira, sulfatar. Depois vinha a colheita da uva. 
Ainda, tem aquela horta, cuidar da horta […].18 

Também os relatórios dos cônsules italianos revelavam que 
“em pouco tempo após a fixação do colono a terra, os produtos agrí-
colas e agropecuários se diversificavam. Plantava-se além do trigo, 
vinhas e milho, árvores frutíferas, feijão, aveia, cevada e arroz. O 
colono plantava produtos para seu consumo e o excedente deveria 
ser comercializado”.19

Complementa, ainda, a historiadora Loraine Giron que a ativi-
dade mais rentável para alguns imigrantes passou a ser o comércio, 
que através da compra e venda de produtos coloniais propiciou a 
obtenção de lucros, os quais geraram a acumulação primitiva de 

18	 Depoimento de Adiles Ferrarini Deboni. Flores da Cunha, 06 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo 
mulheres sem voz). Anexo B.

19	 GIRON, Loraine Slomp. As sombras do Littorio: o fascismo no Rio Grande do Sul. 
Porto Alegre: Parlenda, 1994. p. 33.



18

capital. Já os colonos se dedicaram ao plantio e cultivo de videi-
ras, as quais foram bem-sucedidas devido à frutificação precoce e 
abundante. Tal produção expandiu-se tanto que com o excedente 
surgiram as cantinas, as quais, na verdade, não enriqueciam os co-
lonos. Porém, os intermediários ficaram muito ricos, pois as trocas 
realizadas nas casas comerciais nunca eram favoráveis aos colonos. 

Todos os agricultores pensavam apenas na sobrevivência, pro
duzindo tudo o que fosse necessário, exceto o açúcar, o café, o sal e 
os tecidos para o vestuário. A produção de parreiras predominava 
na localidade, mas causava sofrimento e desânimo, porque não exis-
tiam cantinas bem montadas, estradas e veículos para transportar 
a uva. Faziam o vinho nos porões das casas de forma precária, e 
devido a isso o vinho muitas vezes estragava. Essa preocupação 
existia também no município de Flores da Cunha, como aponta o 
depoimento de Adiles Ferrarini Deboni, que vivenciou essa condição 
de dificuldades na colônia. 

A gente, naquela época trabalhava com a uva… vendia a uva e o dinheiro fica-
va na cantina… E, daí tu ia pegar, conforme o dinheiro que precisava… até sem 
juro e sem nada. Sempre acabava perdendo. Não tinha controle […]. Ganhava e 
conforme precisava ia pegar. Só que às vezes, meu pai ia pegar dinheiro… ele 
vinha de volta sem o dinheiro. Porque a cantina não dava […] quando ele ia pra 
lá (em Caxias do Sul), pra pegar dinheiro e não davam, não tinha progresso. 
O vinho não era vendido, assim, em grande quantidade… Era muito pequeno, 
não tinha como. O vinho ficava meio que parado. Conforme que eles vendiam 
o vinho… eles pagavam. Quando que ele (o pai) ia lá e davam aquele pouqui-
nho de dinheiro ou vinha pra casa, às vezes, sem nada. Então tudo se tornava 
difícil… Era lá, mesmo, o ponto que a gente tinha que trabalhar… plantar 
de tudo… tudo o que tu comia, tudo pegava na roça. Plantava de tudo… Pra 
sobreviver… A gente tinha os animais… vaca de leite, os porcos, as galinhas. 
A gente criava tudo e a gente tinha banha, ovo, praticamente, a comida, mas 
tinha que se virar… a horta… na horta tinha tudo. Tinha que ser tudo bem 
controlado, para não faltar… porque se não… dinheiro era pouco, bem pouco. 20

Pela importância fundamental destinada ao mundo do tra-
balho, as questões ligadas à educação e cultura foram relegadas a 
um segundo plano. Diante disso, a “instrução não era considerada 
como ‘ganha-pão’ […]. Trabalho e religião eram valores fundamentais 
presentes nessa região […] e, em um segundo plano, vinha a questão 
da educação”.21 

20	 Depoimento de Adiles Ferrarini Deboni. Flores da Cunha, 06 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo 
mulheres sem voz). Anexo B.

21	 VECCHIA, Marisa Formolo Dalla; HERÉDIA, Vânia B. Merlotti; RAMOS, Felisbela. 
Retratos de um saber: 100 anos de história da rede municipal de ensino em Caxias do 
Sul. Porto Alegre: EST, 1998. p. 89-90.



19

O essencial era a sobrevivência, porém, mesmo com as con-
dições sociais melhorando, com o tempo a formação educacional 
não recebeu o devido destaque, principalmente a relacionada à 
escolaridade das meninas. Por isso “a escola foi […] um espaço de 
reprodução da relação de dominação do homem sobre a mulher e, 
consequentemente, sobre as filhas”.22 Existia apenas a preocupação 
com a manutenção da tradição patriarcal e com o aprendizado da 
doutrina e das orações católicas. Rovílio Costa e Arlindo Battistel, 
em sua obra, reproduziram o depoimento de Lúcia Bavaresco, que 
aponta de forma esclarecedora esta dominação: 

[…] “a senhora foi à aula?” Nenhum dia. O pai não me deixou. Disse-me que 
não precisava para as mulheres. Só para os homens. Era só trabalhar. Eu era 
a mais velha, tinha treze irmãos e não dava pra ir à aula. […] o pai não me 
deixou ir à aula, embora eu gostasse. Se me tivessem mandado, eu aprendia e 
bem, pois eu gostava, mas não me deixaram. Achavam que às mulheres não 
era necessário.23 

No início do século XX, com o aumento do ensino público 
e a fundação de escolas religiosas, as escolas italianas (sendo pri-
vadas) não recebiam subsídios do governo italiano e, aos poucos, 
iam desaparecendo, sendo raras as que conseguissem manter-se. 
Essas escolas italianas tiveram vida curta, mas seu papel foi im-
portantíssimo para a manutenção da língua, dos costumes e das 
tradições trazidas da Itália. No começo da colonização, a situação era 
ainda pior. Nem escolas, propriamente ditas, existiam, “então, quem 
tivesse vindo da Itália com um pouco de instrução, aqui ensinava às 
novas gerações”.24

Naquela época, a população rural não tinha a preocupação de 
mandar os filhos para a escola, a qual era substituída pelo trabalho 
desde muito cedo. Para Cerenita Stuani Mezomo, essa foi uma rea-
lidade cruel a que foi submetida, pois nunca pôde estudar diante do 
compromisso de cuidar dos irmãos e de trabalhar. “É… não deu pra 

22	 VECCHIA, Marisa Formolo Dalla; HERÉDIA, Vânia B. Merlotti; RAMOS, Felisbela. 
Retratos de um saber: 100 anos de história da rede municipal de ensino em Caxias do 
Sul. Porto Alegre: EST, 1998. p. 107.

23	 BATTISTEL, Arlindo Itacir; COSTA, Rovílio. Assim vivem os italianos: vida, his-
tória, cantos, comidas e estórias. Porto Alegre: Escola Superior de Teologia de São 
Lourenço de Brindes; EDUCS, 1982. p. 351.

24	 BATTISTEL, Arlindo Itacir; COSTA, Rovílio. Assim vivem os italianos: vida, his-
tória, cantos, comidas e estórias. Porto Alegre: Escola Superior de Teologia de São 
Lourenço de Brindes; EDUCS, 1982. p. 606.



20

estudar, porque tinha que trabalhar. […] Tinha muitos irmãos para 
cuidar… era uma tropa”.25

Os filhos eram um reforço na mão de obra empregada na colô-
nia, diante da impossibilidade financeira de contratar trabalhadores 
assalariados. Segundo Rovílio Costa e Arlindo Battistel, a

[…] escola destinava-se a aprender a ler, escrever e contar […]. A falta de escolas, 
na colônia, fez com que a primeira geração de descendentes apenas aprendesse 
a ler, geralmente por intermédio do professor da capela ou através de algum 
familiar ou vizinho. O número de analfabetos foi considerável, especialmente 
entre as mulheres, que não tinham os compromissos diretos da vida agrícola, 
como os homens. A maioria é semianalfabeta, porque sem condições para 
estabelecer relações culturais, pela leitura e pelo estudo […].26

A sociedade que se formou na Região Colonial Italiana, com 
a chegada dos imigrantes, organizou sua base sobre os costumes 
patriarcais e religiosos trazidos da pátria-mãe. Eles foram tão fortes 
que se enraizaram e permanecem até hoje, interferindo no coti-
diano das pessoas, principalmente na zona rural. A Igreja valeu-se 
enormemente do poder adquirido nos primeiros tempos para ditar 
regras e condutas morais que deveriam ser seguidas pela população. 

25	 Depoimento de Cerenita Stuani Mezomo. Flores da Cunha, 21 jun. 2008. A.M.S.V. 
(Acervo mulheres sem voz). Anexo G.

26	 BATTISTEL, Arlindo Itacir; COSTA, Rovílio. Assim vivem os italianos: vida, his-
tória, cantos, comidas e estórias. Porto Alegre: Escola Superior de Teologia de São 
Lourenço de Brindes; EDUCS, 2004. p. 116.



21

Patriarcalismo

Os colonizadores italianos, ao chegarem à Região Colonial Italia-
na do Rio Grande do Sul, difundiram seus costumes e tradições, 

bem como o modelo familiar padronizado que seguiam na Itália, em 
que o homem (marido ou pai) detinha todo o poder sobre a família. 
Para Cleci E. Favaro, a transferência às novas áreas de imigração

[…] teriam se constituído em grande medida no espaço “ideal” – dada as con-
dições de isolamento a que viviam sujeitas as numerosas famílias durante 
largo tempo após sua instalação – não só para a repetição/imitação do modelo 
familiar e social secularmente conhecido (patriarcalismo) como também para 
o seu recrudescimento.27

A Igreja aproveitou-se da “situação singular” em que os imi- 
grantes se encontravam para “ocupar um espaço temporariamente 
desarticulado, diante do que se poderia qualificar de ‘vazio do 
poder’”.28 Ou seja, durante o percurso do porto de Gênova (Itália) 
até os lotes coloniais na Serra Gaúcha, ocorreu uma espécie de 
desestruturação das relações familiares marcadas pelas dificuldades 
encontradas, pelas incertezas quanto ao futuro e, até mesmo, por pro-
fundas perturbações pessoais. Porém, há muito a relação familiar, 
embasada na união de um casal, existia na Europa e foi mantida 
pelos colonizadores. Segundo Engels, houve “uma série de trans-
formações, resultando na monogamia. Essas modificações são de 
tal ordem que o círculo compreendido na união conjugal comum, e 
que era muito amplo em sua origem, se estreita pouco a pouco até 
que, por fim, abrange exclusivamente o casal isolado, que predomina 
hoje”.29

27	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-
lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 199. 

28	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-
lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 222.

29	 ENGELS, Friendrich. A origem da família, da propriedade privada e do Estado. 
Tradução: Leonardo Konder. 16. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. p. 31.



22

Quando os imigrantes já estavam estabelecidos em seus lotes 
coloniais, reiniciaram suas vidas, e tão logo o pai reassumiu sua 
posição de autoridade na família. Na disputa pelo poder, o Chefe da 
família – o pai – acabou adquirindo maior destaque. Assim, ressur-
giu o patriarcalismo. Esse modelo foi sendo fortalecido através dos 
tempos e chegou até os dias de hoje, como se pôde observar no de-
poimento de Cerenita Stuani Mezomo, residente na Linha Oitenta, 
município de Flores da Cunha. Ela confirma o poder que o patriarca 
exercia sobre a família, principalmente nos assuntos relacionados 
aos negócios: “‘Na casa da senhora… na época, mais a respeito dos 
negócios… quem era que cuidava dessa parte… era a mãe ou o pai?’ 
Era ele… o pai. ‘Sempre o pai?’ Sempre”.30

Para Maria Aparecida Moraes Silva, o poder masculino cen-
trava-se na figura do pai-marido-patrão. Muitos depoimentos por 
ela analisados demonstraram que a autoridade do homem podia 
ser expressa pelo simples olhar, não havendo necessidade de eles 
proferirem sequer uma palavra. Dessa forma, a “autoridade […] 
perpassava todo o tecido social, de tal maneira que as mulheres e 
filhos estavam sujeitos a um conjunto de normas e valores sociais 
que reforçavam o domínio e poder dos homens”.31

Em partes, a explicação da origem do predomínio do homem 
sobre a mulher encontra-se nos estudos de Engels. Para ele, “as 
riquezas, à medida que iam aumentando, davam, por um lado, ao 
homem uma posição mais importante que a da mulher na família 
e, por outro lado, […] valer-se dessa vantagem […] em proveito de 
seus filhos”32. Seria importante aos homens o predomínio sobre uma 
mulher para garantir o direito de herança aos filhos dessa “união”. 
Para isso ocorrer, a única forma seria combater a ideia de filiação 
materna. A partir de então, o homem passou a dominar a proprie-
dade e, por extensão, a família. Tornou-se “o Chefe”, ou seja, aquele 
que “decidia sobre os negócios, sobre as terras e sobre a colheita”.33

30	 Depoimento de Cerenita Stuani Mezomo. Flores da Cunha, 21 jun. 2008. A.M.S.V. 
(Acervo mulheres sem voz). Anexo G.

31	 SILVA, Maria Aparecida Moraes. Da colona a boia-fria. In: PRIORE, Maria Del (org.). 
História das mulheres no Brasil. 3. ed. São Paulo: Contexto, 2000. p. 558.

32	 ENGELS, Friendrich. A origem da família, da propriedade privada e do Estado. 
Tradução: Leonardo Konder. 16. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. p. 59.

33	 MACHADO, Maria Abel. Mulheres sem rosto: operárias de Caxias do Sul/1900-1950. 
Caxias do Sul: Maneco, 1998. p. 68. 



23

O poder do masculino passou a ser bem mais abrangente, 
chegando a rebaixar e denegrir a imagem da mulher. Nesse âmbito, 
à figura feminina relegou-se a um papel de submissão e obediência. 
“O desmoronamento do direito materno (foi) a grande derrota his-
tórica do sexo feminino em todo o mundo. O homem apoderou-se 
também da casa, a mulher viu-se degradada, convertida em servido-
ra”.34 Essa baixa condição da mulher, desde os tempos clássicos, tem 
sido gradualmente retocada, dissimulada e até revestida de formas 
mais suaves, mas de modo algum suprimida. Ainda, para Engels, 
“as coisas mudaram com a família patriarcal […] o governo do lar 
perdeu seu caráter social. […] se transformou em serviço privado; a 
mulher converteu-se em primeira criada”.35 Compartilhando desse 
pensamento, Michelle Perrot complementa que, “na família, o poder 
principal continua a ser do pai, de direito e de fato […] sobre a 
mulher e os filhos”.36

Na Itália, a estrutura familiar consistia no poder inquestio-
nável do patriarca. E o patriarcalismo foi implantado também na 
Região Colonial Italiana do Rio Grande do Sul. Entretanto, a Igreja, 
que já ocupava um papel de destaque, passou a ter ainda mais 
prestígio e poder através do embasamento fornecido a esse modelo 
dominante. Com isso,

[…] o colono italiano, profundamente crente e católico, acostumado a ver na 
religião o centro de todas as suas atividades; acostumado […] a assistir às 
cerimônias religiosas nas suas belas igrejas; […] frequente aos Santos Sacra-
mentos – por certo não se teria fixado nessas regiões desertas se não tivesse, 
em seu seio, o sacerdote que o auxiliasse […] e, acompanhando o imigrante, no 
meio dele levantou sua tenda, como seu chefe, guia, orientador e conselheiro 
nato.37

Em um casamento norteado por princípios patriarcalistas, 
o parceiro “dominado” (ou seja, a mulher) não encontrava espaço 
para expor seu modo de ser e de pensar. Segundo a autora Marlene 
Tamanini, a mulher era submetida ao marido, pois seu “desejo não 

34	 MACHADO, Maria Abel. Mulheres sem rosto: operárias de Caxias do Sul/1900-1950. 
Caxias do Sul: Maneco, 1998. p. 31.

35	 ENGELS, Friendrich. A origem da família, da propriedade privada e do Estado. 
Tradução: Leonardo Konder. 16. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. p. 80.

36	 PERROT, Michelle. Os excluídos: operários, mulheres e prisioneiros. Tradução: Denise 
Bottman. 2. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. p. 180. 

37	 BERTASSO, Henrique D’Avila; LIMA, Mário de Almeida (org.). Álbum comemorati-
vo do 75º aniversário da colonização italiana no Rio Grande do Sul: órgão oficial 
da Festa da Uva e Exposição Agroindustrial – 1950. Porto Alegre: Revista do Globo S.A., 
1950. p. 239.



24

contava, deste ponto de vista, devia ser anulado para que se encon-
trassem caracterizados os desejos de quem mandava ou coordenava. 
Enfim, de quem tinha o poder”.38

A Igreja Católica foi a instituição que sustentou os alicerces 
do patriarcalismo, valendo-se de passagens contidas na Bíblia, como 
no Gênese, para legitimar o poder masculino: “o homem domina, 
intermediário entre Deus, fonte da sabedoria, a quem deve obedecer, 
e a mulher que ele deve comandar. […] oriunda dele, portanto lhe 
é substancialmente semelhante; mas, sendo apenas uma pequena 
parte dele, […] lhe é sujeita”.39 No jornal Correio Riograndense, que 
segue orientações da Igreja Católica, foi publicado, em 1991, um 
artigo confirmando essa posição defendida: 

[…] na interpretação do primeiro livro da Bíblia explicou a mulher como um 
ser em “segundo lugar”, depois do homem, saída do homem. O homem seria 
cabeça da mulher, e a mulher seria sua “ajuda” e complemento para o homem. 
Isso justificou uma sociedade machista até hoje. […] Enquanto a “mãe” seria 
do “lar”, doméstica. A dominação masculina talvez tenha tomado uma falsa 
base biológica para se justificar: o homem apropriou-se da geração dos filhos 
pensando-se como único gerador […].40

O comportamento ideal dos cônjuges obedecia a um padrão 
norteado por regras impostas pela Igreja. O homem ocupava uma 
posição de destaque na sociedade, enquanto a mulher permanecia à 
sombra do marido. Esse modelo de relações matrimoniais foi deter-
minado pela moral cristã, pois

[…] já estava há séculos desenvolvida uma aguda desconfiança em relação à 
mulher e ao prazer: a mulher – ser frágil, apêndice e reflexo da figura mas-
culina – era um ser inferior ao homem, devendo ser mantida na condição de 
submissão e obediência. O homem criado “a imagem e semelhança de Deus” 
constituía-se no ser perfeito, enquanto a mulher era “um macho mutilado”, 
incapaz das mesmas ações e pensamentos.41 

Para a Igreja, no passado medieval, a mulher era a própria 
encarnação do mal, cuja função reduzia-se a desvirtuar os homens 
de bem. Ou seja, ela utilizava táticas de sedução para envolvê-los e 
usurpar-lhes a tranquilidade tão necessária à manutenção do papel 
de mantenedores da ordem e dos bons costumes. O clero tentava 
38	 TAMANINI, Marlene. Doméstico: produto da história e efeitos do discurso. Revista da 

FEBE – Mulher e feminismo, Santa Catarina, n. 02, p. 147, 1997.
39	 DUBY, Georges. Eva e os padres: damas do século XII. Tradução: Maria Lucia Macha-

do. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. p. 49.
40	 CORREIO RIOGRANDENSE, Caxias do Sul, ano 83, n. 4219, 01 mar. 1991, p. 10-11.
41	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-

lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 55.



25

controlar a mulher a todo custo, incutindo-lhe o medo. A confissão 
passou a ser o poderoso instrumento de manipulação e controle 
nas mãos do padre católico. A fim de reforçar essa posição, Marisa 
Formolo Dalla Vecchia esclarece que o “domínio […] foi fortalecido 
pela Igreja, […], pelo papel do padre, pela constante presença do 
espírito religioso nos imigrantes e pela forte mentalidade patriarcal 
da sociedade”.42

Conforme Rose Marie Muraro, a instituição de uma sociedade 
estruturada no poder, no controle e na competição foi produto do 
sistema patriarcal. A mulher foi relegada a uma situação vulnerável 
e dependente, “associada a tudo aquilo que ficara para trás, em eras 
anteriores […] a mulher passou a ser vista como fonte potencial 
de perturbação da ordem e, portanto, necessariamente incluída no 
universo das coisas que precisam ser normatizadas”.43

No discurso clerical não se admitia a igualdade entre os dois 
sexos, pela lei de Deus e da Natureza, primeiro surgiu o homem e 
depois a mulher. Assim, ela possuía uma posição inferior devido 
a ser a segunda criatura humana criada. A primeira mulher, Eva, 
surgiu de uma costela torta de Adão, e todas as mulheres são suas 
herdeiras e, por isso, criaturas dependentes do homem, imperfeitas. 
A mulher conseguiu uma chance de resgatar-se de sua condição de 
inferioridade e imperfeição no momento em que passou a se casar, 
através do ritual cristão, da tutela de um homem. Mas, mesmo 
assim, não obteve garantia alguma de concentrar o poder de decisão. 
Este ainda pertencia ao homem – no caso, o marido. Assim, “o casa-
mento, […] constituía, portanto, uma ‘transação privada, um negócio 
realizado entre dois chefes de família’; um real, o pai da moça, e 
outro virtual, o futuro marido”.44 Foucault complementava, ainda, 
que somente com o casamento o homem efetivamente tornou-se 
o “Chefe da família”. 45 Dessa forma, legitimava-se o surgimento de 

42	 VECCHIA, Marisa Formolo Dalla; HERÉDIA, Vânia B. Merlotti; RAMOS, Felisbela. 
Retratos de um saber: 100 anos de história da rede municipal de ensino em Caxias do 
Sul. Porto Alegre: EST, 1998. p. 107.

43	 MURARO, Rose Marie. História e feitiçaria. In: LOPEZ, Luiz Roberto. História da in-
quisição. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1993. p. 48.

44	 FOUCAULT, Michel. História da sexualidade: o cuidado de si. Tradução: Maria There-
za da Costa Albuquerque. 4. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1985. p. 79.

45	 FOUCAULT, Michel. História da sexualidade: o uso dos prazeres. Tradução: Maria 
Thereza da Costa Albuquerque. 10. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1984. p. 135.



26

uma “autoridade” exercida em casa, ou seja, no seu local próprio de 
aplicação.

São Tomás de Aquino acreditava que a mulher necessitava 
do homem não apenas para procriar, mas também “para governar, 
pois este se mostrava mais perfeito por sua razão e mais forte por 
sua virtude”.46 Pelos livros sagrados, a mulher até poderia auxiliar o 
homem, mas nunca seria considerada igual a ele. Portanto, a ideia 
da igualdade absoluta de direitos entre o homem e a mulher, na 
visão da Igreja, tornava-se impossível, assim como

[…] igualar a mulher ao homem em tudo, sem sombra alguma de inferioridade 
e de submissão. Esta teoria é falsa, por ser contrária a lei de Deus – à lei da 
natureza. A própria natureza marcou […] o lugar e a missão da mulher na 
Terra. O seu lugar é o lar doméstico, a sua missão é ser mãe de seus filhos […] 
é impossível cuidar do governo e dos filhos ao mesmo tempo […].47

O poder do masculino foi evoluindo e impondo-se gradativa-
mente através dos séculos (sempre apoiado pela Igreja). Coube à 
mulher assumir a posição de obediência, de submissão, de tornar-se 
espiritual, desprovida de desejos carnais e de prazer. Passou a ser 
fêmea, cumprindo seu papel de satisfazer os ímpetos sexuais do 
marido e evitando que ele procurasse outras mulheres. Em suma, 
cumpria um dever para o bem da família.

Reforçando a questão do poder dos homens, a autora Osmaril-
da dos Santos Valle destaca que “os conceitos e valores patriarcais 
[…] apontavam diretrizes, marcavam espaços, enfim, citavam regras 
e faziam valer as suas considerações”.48 Por isso, conforme Cleci E. 
Favaro, na família, os laços conjugais não podiam mais ser inter-
rompidos pela simples vontade de qualquer das partes. A relação 
matrimonial passou a ser “vigiada pelos olhos atentos” do clero e da 
própria sociedade, que seguiam as normas patriarcalistas.

Aplicação do patriarcalismo no interior de 
Flores da Cunha

A doutrina patriarcalista regrava o cotidiano das famílias que 
formavam a Região Colonial Italiana do Rio Grande do Sul, ditando 
46	 BOFF, Leonardo. O rosto materno de Deus. In: LOPEZ, Luiz Roberto. História da In-

quisição. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1993.
47	 CORREIO RIOGRANDENSE. Garibaldi, ano 36, n. 40, 31 out. 1945. p 01.
48	 VALLE, Osmarilda dos Santos. A mulher na história: da dominação a emancipação. Re-

vista da FEBE – Mulher e feminismo, Santa Catarina, n. 02, p. 161, 1997.



27

um comportamento considerado ideal, marcado pela submissão 
feminina e pela obediência dos filhos ao pai. A família tornou-se 
a instituição que mais agregou os elementos patriarcais; nela en-
contrava-se o cerne do patriarcalismo. A própria “divisão natural 
dos papéis” na família relegou ao homem a função de “refrear os 
instintos da mulher, por se constituir esta numa ameaça”.49 

A doutrina cristã contribuía para a manutenção do patriar-
calismo com a sustentação da condição inferiorizada da mulher: 
submissa e obediente. Portanto, a moral cristã tornou-se a base da 
estabilidade familiar, essencial na formação dos indivíduos. Essa 
mentalidade acabou estendendo-se até a atualidade, como afirmou 
Inês Garibaldi Giotti, moradora do interior de Flores da Cunha, em 
seu depoimento: “Então fui indo… fui aceitando tudo. […] o meu 
marido é… Não tem jeito… é como antigamente. É tudo ele… ele que 
manda. Tu não pode falar nada e sempre foi tudo nas mãos dele… 
sempre tudo com ele, na mão dele”.50

O cotidiano familiar na região era (e ainda é) marcado pela 
padronização dos costumes patriarcalistas que surgiram quando 
os imigrantes chegaram. Com o tempo, essa estrutura passou por 
reformulações que minimizaram o poder absoluto dos homens, 
mas, mesmo assim, a tendência de a família ser controlada pelo 
“Parón” (Patrão) ou o “Chefe” ainda existe, e este possui um poder 
muito forte. Ou seja, o homem exerce o controle da casa e a esposa, 
acostumada a obedecer ao pai, continua obedecendo ao marido. Para 
Inês Garibaldi Giotti, pode-se perceber que a contestação da auto-
ridade suprema do esposo simplesmente não existia. As atitudes 
que a mulher deveria tomar eram de abaixar a cabeça, ficar quieta e 
obedecer. Seu marido é do

[…] tipo que manda em casa… “o galo”. Eu tento dizer […]: “Vamos fazer, lá, 
desse jeito…” Mas, ele me diz: “Tu quer mandar mais do que eu?” Mas, de 
um outro jeito… até tu pode colocar… de um jeito bem grosso mesmo. Ele diz: 
“Não é tu… quem canta aqui… é o galo… se tu não quiser assim… tu pode ir 
embora… pega tuas tralhas e vai […]”. Daí eu fico quieta.51

49	 MACHADO, Maria Abel. Mulheres sem rosto: operárias de Caxias do Sul – 1900/1950. 
Caxias do Sul: Maneco, 1998. p. 67.

50	 Depoimento de Inês Garibaldi Giotti. Flores da Cunha, 14 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo 
mulheres sem voz). Anexo E.

51	 Depoimento de Inês Garibaldi Giotti. Flores da Cunha, 14 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo 
mulheres sem voz). Anexo E.



28

O espaço público foi um monopólio dos homens durante muito 
tempo, ou seja, eram eles que dominavam o mundo dos “negócios”. 
Assim,

[…] criou-se uma pedagogia de especialização de atividades dentro do lar: ao 
esposo cabia a administração […] e à esposa, os afazeres domésticos, a criação 
e educação dos filhos. Para as grandes decisões […] como casamentos, ingresso 
na vida religiosa ou sacerdotal tornava-se necessário o consentimento do pai, 
em geral, com força de decisão exclusiva.52

Enfim, a decisão final sobre qualquer acontecimento marcan-
te era do patriarca, mesmo que os filhos tivessem relações mais 
abertas com as mães. Isso se comprova através do depoimento do 
sacerdote Raimundo Costella, quando afirmou que, ao apresentar 
o desejo de seguir a vida religiosa, comunicou sua mãe, porém ela 
imediatamente foi consultar o marido.

Eu já tinha um irmão, que já havia saído de casa para ser religioso… para ser 
capuchinho missionário. E, eu, um dia, disse para a mãe que também eu que-
ria… ser missionário. E, a mãe disse que eu não deveria escolher esta carreira 
porque era difícil… mas, eu, assim mesmo, sustentei e disse pra ela, aos doze 
anos… aos meus doze anos… disse pra ela que eu também queria ir… e insisti. 
Ela depois falou com o pai. E, então o pai também diz: “Olha, já que temos 
doze filhos… um ou dois, não importa que fosse. Basta que depois sigam este 
caminho… esta decisão, esta vocação”.53

Alice Gasperin, em suas memórias, também percebeu essa 
grande influência do patriarcalismo na região: “os chefes de família 
italianos sentiam a sua responsabilidade com a família. Sabiam 
também manter autoridade em sua casa”.54 

De acordo com Inês Garibaldi Giotti, havia o predomínio do 
pensamento patriarcal, principalmente em relação à função servil 
da mulher, muitas vezes assumindo as tarefas que seriam exclusi-
vas dos homens, porém nunca na tomada de decisões. 

[…] eles disseram… “deixa ele pegar a toalha de banho… deixa ele fazer as 
coisas…” Mas não adianta… não vai, não faz. Larga a toalha de banho lá no 
chão… tudo jogado. E, o pior, que além disso, quando ele quer uma coisa… 
quer que esteja arrumada na hora. Por exemplo, a roupa… ele pode jogar, mas 
quando ele vai procurar para encontrar… ele quer que esteja arrumada… por-
que senão ele diz: “Por que que tu não fez?”. Por isso eu devia largar de mão 
um pouquinho a colônia. Eu ajeito tudo… mas, só que… ainda mais quando eu 
tinha o tio lá… o tio vivo que era doente… quando eu tinha as crianças mais 
novas. Agora eu estou num lugar bem mais organizado. E ainda, de noite faço 

52	 BATTISTEL, Arlindo Itacir; COSTA, Rovílio. Assim vivem os italianos: vida, histó-
ria, cantos, comidas e estórias. Porto Alegre: EST/EDUCS, 1982. p. 49.

53	 Depoimento de Frei Raimundo Costella. Flores da Cunha, 03 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo 
mulheres sem voz). Anexo A.

54	 GASPERIN, Alice. Lembranças da colônia. Porto Alegre: EST, 2000. p. 169.



29

agnolini para vender. Não tem… às vezes eu vou fazer faxina. Às vezes eu vou, 
por exemplo, me chamam para tirar milho… e daí eu vou.55

Para Claudino Boscatto, morador do município de Flores da 
Cunha, esse tipo de comportamento masculino era extremamente 
degradante às mulheres que se dedicavam à casa, à sua família e, 
inclusive, ao marido. Em sua obra, deixou clara a indignação que 
sentia: “quanto ‘machismo’! […] E quanta discriminação contra 
nossas mães e avós! […] E por mais incrível que pareça, este sistema 
‘machista’ e discriminatório ainda perdura nos dias de hoje, nas 
famílias”.56

A família sempre ficava excluída dos assuntos de trabalho e, 
consequentemente, do que acontecia fora das “quatro paredes da 
casa”. E, mantendo a ignorância dos membros da família, ninguém 
jamais pensaria em contestar o modelo vigente. Identificou-se a 
existência desse tipo de discurso nas palavras de Olema Stuani 
Ferrarini, quando afirmou que não adiantava dar opiniões sobre 
o trabalho do marido, pois ele sempre fazia como acreditava ser o 
ideal. “Ele é mais autoritário… ele gosta mais de ir atrás ele… ele 
que faz tudo. ‘O marido não quer ouvir a opinião da senhora?’ É. Às 
vezes ele pede… mas, no final, ele toma a decisão e deu!”.57

Na colônia, a dominação do “Chefe da casa” tornava-se ainda 
mais acentuada. O sacerdote Raimundo Costella constatou que era 
(e, ainda é) costume corrente chamar o marido de “o Chefe” ou “o 
Cabeça” da família, pois era ele, e somente ele, quem detinha o con-
trole das finanças: administrava a renda e as despesas. 

Olhe… aqui praticamente ainda é o homem quem manda… é “o Cabeça”. Não 
digo que a mulher seja escrava, não… acho que não. Dificilmente aqui, em 
nossa Paróquia de Flores da Cunha, a gente possa dizer que a mulher é escra-
va. Mas é muito dependente do homem. O homem que é “o Cabeça”. Então, o 
que o homem decide… praticamente está decidido na família, na comunida-
de… Não se pode dizer que a mulher é escrava, mas ela é muito dependente. 
“Então, o senhor acha que se mantém ainda até hoje?” É sim. Não se tem esse 
partilhar caminho… o homem ainda seria “o Cabeça”, seria o Chefe da família. 
Então… quando a mulher tem dificuldade diz: “Peça para o pai. Vai lá para o 
pai… diga para o pai.” Então quem comanda em casa é mais o pai.58

55	 Depoimento de Inês Garibaldi Giotti. Flores da Cunha, 14 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo 
mulheres sem voz). Anexo E.

56	 BOSCATTO, Claudino Antonio. Memórias de um neto de imigrantes italianos: pio-
neiros de Nova Trento. Flores da Cunha: O Florense, 1994, p. 46.

57	 Depoimento de Olema Stuani Ferrarini. Flores da Cunha, 06 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo 
mulheres sem voz). Anexo C.

58	 Depoimento de Pe. Raimundo Costella. Flores da Cunha, 03 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo 
mulheres sem voz). Anexo A.



30

Já para frei Darci Vazatta, a legitimação da dominação do 
homem estava ligada a uma orientação dada pela própria Igreja, 
aliada à questão cultural advinda da colonização italiana. 

“Até algumas passagens da própria Bíblia, por exemplo, a questão do Gê-
nesis… coloca ou define, enfim… o patriarcalismo. O que o senhor teria pra 
me dizer sobre isso? Teria alguma relação com… com essa função que os 
homens, mais do interior… a gente percebe… de querer ser o Chefe da famí-
lia. O senhor acha que é uma coisa bem comum?” Eu diria… que a própria 
orientação religiosa, dada pela Igreja, no passado, foi um tanto nesta linha. 
[…] poderíamos dizer, em outras palavras. Então até a orientação da Igreja, no 
passado, acontecia um pouco nesta direção. Porque um pouco é da cultura. A 
gente sabe que a cultura do italiano que é predominância, ainda em Flores da 
Cunha… é que o homem era “o Cabeça”… era o pensante, é aquele que tomava 
as decisões… aquele que… tinha melhor condições, por causa da convivência 
com outros, dos ambientes que frequentava de… saber a questão de valores… 
da mercadoria a ser vendida… assim por diante. Então era aquele que mais se 
mantinha atualizado. Ele que se qualificava, se capacitava para gerenciar os 
negócios da família, enquanto a mulher, ela tinha uma outra função… era o 
cuidado com o lar especificamente e um trabalho complementar depois, nas 
outras atividades. Mas dentro das possibilidades… Então, devido à formação, 
já era uma coisa quase que natural […] o homem ser o pensante, o cérebro da 
família, e a mulher ser a administradora do lar […].59

Na verdade, essas ideias agregaram-se ao caráter divino apenas 
para conseguir credibilidade. Ou seja, os pensadores da doutrina 
cristã acreditavam que essas interpretações podiam perpetuar 
e tornar o patriarcalismo incontestável, afirmando que Deus as 
teria idealizado. A população raramente percebia o quanto era 
manipulada. O costume das famílias de estarem ligadas à Igreja 
foi responsável pela consolidação dessa instituição. Assim, o modelo 
da autoridade masculina vigente manteve-se inabalável até os dias 
atuais. 

O sistema patriarcal implantado na região com a chegada dos 
primeiros imigrantes foi mantido e tornou-se ainda mais rígido nas 
décadas posteriores ao assentamento, passando a influenciar o coti-
diano familiar, pois todos eram “obrigados” a se curvarem perante 
as decisões do patriarca. Coube então à mulher e aos filhos acatarem as 
“ordens” e obedecerem ao “Chefe da casa” sem questionamentos.

59	 Depoimento de Pe. Darci Antonio Vazatta. Flores da Cunha, 19 jun. 2008. A.M.S.V. 
(Acervo mulheres sem voz). Anexo F.



31

Igreja: em nome do 
sistema patriarcal

A Itália, no final do século XIX, estava sofrendo uma grave crise 
econômica, política, social e demográfica (excesso de popula-

ção). Nesse contexto, a população mais pobre padecia privando-se 
das necessidades básicas de sobrevivência. Assim, a hipótese de mi-
gração para outros países (entre eles o Brasil) foi favorecida, porque 
significava possibilidade de melhores condições de vida. Quando as 
primeiras levas de imigrantes italianos (a maioria de agricultores) 
chegaram à Região Colonial Italiana do Rio Grande do Sul, depara-
ram-se com o isolamento, devido à grande distância entre os lotes 
coloniais. A distância, o isolamento, a miscigenação de dialetos, a 
geografia e os hábitos formavam uma realidade diferente e estranha 
daquela que conheciam na Itália. Essa situação provocou a união 
dos colonizadores italianos com a religião. Diante disso,

[…] através do desenvolvimento cultural provocado pela Igreja, os valores da 
cultura de origem se reproduziram e se mantiveram como ponto de apoio 
[…]. Esses valores giravam em torno do trabalho familiar e da religião […]. O 
trabalho da família era a única fonte de sobrevivência e simultaneamente a 
garantia da manutenção da pequena propriedade. A Igreja foi o espaço de 
agregação e convívio humano, de fortalecimento, da solidariedade, da fé que 
auxiliou esses imigrantes no enfrentamento dos desafios, da miséria, do iso-
lamento e das saudades. Como valor, o padre simbolizou o agente transmissor 
de conhecimentos básicos em todos os elementos da sociedade.60

Na Península Itálica, na época em que os italianos migraram, 
existiam grandes cidades, e mesmo na zona rural muitas famílias 
moravam perto. Na chegada ao lote colonial, eles sofreram forte 
impacto, pois não havia nem sinal de construções ou cidades, so-
mente a mata que cobria as terras que lhes pertenciam. Além disso, 
60	 VECCHIA, Marisa Formolo Dalla; HERÉDIA, Vânia B. Merlotti; RAMOS, Felisbela. 

Retratos de um saber: 100 anos de história da rede municipal de ensino em Caxias do 
Sul. Porto Alegre: EST, 1998. p. 108.



32

inicialmente não existia o sentimento de união, através da formação 
de uma “pátria”, pois os imigrantes italianos tinham dificuldades 
em se definirem. Ou seja, não se sentiam brasileiros nem poderiam 
continuar a se denominarem italianos. Nesse ponto, a religião atuou 
como fator de coerção, pois a maioria professava a fé ou religião 
católica. Renato Ortiz compreende que 

[…] na medida em que a religião tem capacidade de agregar pessoas em escala 
ampliada, criar laços sociais, ela adquire um poder maior. Enquanto lingua-
gem, ideologia, concepção de mundo, dispersa, mas extensiva a uma grande 
área territorial, ela vincula os interesses e coordena as ações coletivas […]. 
As crenças religiosas, enquanto consciências coletivas aglutinam o que se 
encontrava antes disperso.61

Logo formaram-se as primeiras comunidades nos travessões 
e linhas, e, como havia a preocupação com a religião, os colonos 
erigiram as primeiras capelas e igrejas. As capelas construídas ser-
viam, segundo Luís Alberto De Boni, “como ponto de referência, ao 
redor do qual passou a girar não só a vida religiosa, mas também 
a vida social”.62 Com isso, a própria população local organizou-se, 
traçou normas e escolheu os dirigentes comunitários (fabriqueiros 
– homens), que se responsabilizavam pelas atividades sociais da 
capela. Esta, em uma linguagem teológica, como aponta De Boni, 
foi uma espécie de comunidade eclesial de base. Já a condição das 
mulheres era bem diferente: 

[…] a mulher, na colônia, não participa das grandes decisões da família, em pé 
de igualdade e em diálogo com os filhos e o esposo, sente-se truncada também 
na efetiva participação social. Então, numa festa de padroeiro, por exemplo, 
há mulheres na cozinha, nos trabalhos, mas dificilmente há mulheres nas 
coordenações de decisão […].63

Compartilhando dessa visão, Thales de Azevedo concorda com 
a importância das capelas para a convivência dos imigrantes italia-
nos e seus descendentes. Para ele, “a coordenação social da ‘capela’ 
é muito mais coerciva, e se mostram melhor institucionalizados os 
elementos simbólicos como a religião, […] economia e família. O seu 
maior intérprete e controlador é o padre” 64, ou seja, um homem.

61	 ORTIZ, Renato. Mundialização: saberes e crenças. São Paulo: Brasiliense, 2006. p. 136.
62	 DE BONI, Luís Alberto. O catolicismo da imigração: do triunfo à crise. In: DACANAL, 

José H. Rio Grande do Sul: imigração e colonização. Porto Alegre: Mercado Aberto, 
1980. p. 236.

63	 CORREIO RIOGRANDENSE, Caxias do Sul, ano 72, n. 3735,11 nov. 1981, p. 12-13.
64	 AZEVEDO, Thales de. Italianos e gaúchos: anos pioneiros da colonização italiano no 

Rio Grande do Sul. 2. ed. Rio de Janeiro: Livraria e editora Cátedra Ltda., 1982. p. 272.



33

Na simplicidade e rusticidade em que os colonos viviam, a 
missa transformava-se em um momento de festa, alegria e confra-
ternização. Deixavam de lado as dificuldades diárias para agradecer a 
Deus e receber os sacramentos. Na zona rural, seguiam todos juntos 
para a capela ou igreja com suas roupas domingueiras, cantando e 
rezando. “O sermão do padre, nas festas e nas missas […], era o ponto 
central da liturgia. Ouvido com interesse por uma população que 
não dispunha de qualquer recurso de comunicação”.65 

Luís Alberto De Boni66 afirmou que o único sistema de re-
ferência era o sagrado, legitimando, assim, as normas e os valores 
religiosos, por isso a importância de a capela ser construída em cada 
linha ou travessão. E ainda hoje elas são o fundamento de toda a 
atividade religiosa e social na zona rural. 

A dominação que a Igreja exerceu sobre o imigrante conso-
lidou-se facilmente, pois o catolicismo era a crença dominante em 
quase todas as famílias que formaram a Região Colonial Italiana do 
Rio Grande do Sul. Com essa hegemonia, ficou fácil impor ao povo 
as suas leis, suas regras, seu modo de vida. Diante desse quadro, 
“famílias de pequenos proprietários, vivendo do trabalho da terra, 
num ideal fugaz de vida que beirava o subconsumo, tudo isto sob 
a benção e vigilância da Igreja, estes colonos pareciam oferecer as 
mais propícias condições para a criação de algo assim como um 
estado cristão”.67 

Dessa forma, coube ao próprio clero a perpetuação da rigidez 
das normas e dos costumes. Para Favaro, os sacerdotes passaram a 
controlar a sociedade através do discurso moralista instalado nas 
famílias. Estas representavam o núcleo social e econômico no qual 
havia a “obrigação de se manter a coesão interna e a imagem exter-
na a qualquer preço”.68 Em suma, por orientação da Igreja, a moral 

65	 DE BONI, Luis Alberto; COSTA, Rovílio. Os italianos no Rio Grande do Sul. 3. ed. 
Porto Alegre: Escola Superior de Teologia de São Lourenço de Brindes/UCS, 1984.

66	 DE BONI, Luís Alberto. O catolicismo da imigração: do triunfo à crise. In: DACANAL, 
José H. Rio Grande do Sul: imigração e colonização. Porto Alegre: Mercado Aberto, 
1980. p. 236-237.

67	 DE BONI, Luís Alberto. O catolicismo da imigração: do triunfo à crise. In: DACANAL, 
José H. Rio Grande do Sul: imigração e colonização. Porto Alegre: Mercado Aberto, 
1980. p. 242.

68	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-
lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 229-230. 



34

cristã era dignificada como a base insubstituível da estabilidade 
familiar e, por consequência, da sociedade.

Os clérigos detinham muita importância, e eles próprios 
autoafirmavam-se superiores aos demais. Pôde-se comprovar isso 
através da carta pastoral de D. José Baréa, em saudação à Diocese 
de Caxias do Sul:

[…] o sacerdote é o eleito dos eleitos, pois Jesus Cristo o escolhe dentre o seu 
povo eleito, o consagra para seu serviço especial, […]. A missão do sacerdote 
é […] promover os interesses divinos e humanos. O sacerdote é o homem de 
Deus. Ele se aproxima, mais do que ninguém, ao trono do Altíssimo. Quanto 
mais de perto alguém é chamado a servir uma alta personagem, tanto maior 
é a sua dignidade, tanto mais elevada a honra e a estima que o cerca. Deus 
Nosso Senhor reparte, por assim dizer, as grandezas de seu trono com o sa-
cerdote […], e por isso, dá-lhe o direito de receber e exigir as honras devidas 
à sua alta investidura. […] o sacerdote é o seu mestre, o seu magistrado, o 
seu príncipe, o seu reitor. Ele faz às vezes de Jesus Cristo, exerce as mesmas 
funções, participa do mesmo poder, goza da mesma autoridade, tem direito 
ao mesmo respeito […]. O sacerdote foi, é e sempre será o maior esteio da paz 
e da ordem social.69

A influência do clero na Região Colonial Italiana do Rio 
Grande do Sul foi (e ainda é) muito presente, principalmente nas co-
munidades interioranas. Em artigo publicado no jornal O Florense, 
em 1987, Estela Maris Araldi Fontana percebeu que 

[…] a população rural, composta por famílias de pequenos proprietários, ainda 
vive do trabalho da terra, onde a vida social é determinada pela vida religiosa. 
A religião é o polo catalisador de toda a comunidade rural, através da partici-
pação dos fiéis nos cultos, sacramentos, procissões e festas, onde “num clima 
como este, os valores religiosos e sua expressão normativa tendem a se tornar 
os valores sociais” […].70 

Na época da colonização, a Igreja, além de ser representante 
da união dos colonos e de toda forma de comunicação e cultura, 
também era praticamente a única forma de ascensão social. Para 
muitos descendentes italianos que viviam presos à terra, em pequenas 
propriedades rurais, pobres e sem grandes expectativas, seguir uma car
reira eclesiástica abrangia muito mais do que a vocação. Era uma 
forma de adquirir um status mais elevado, e isso “praticamente 
só na Igreja. Num ambiente sacral, onde o padre e a freira eram 
pessoas das mais consideradas”.71 Dessa forma, a Igreja conseguiu 
conservar uma mentalidade europeia entre a população colonial, já 

69	 O MOMENTO, Caxias do Sul, ano IV, n. 59, 02 mar. 1936, p. 03.
70	 O FLORENSE, Flores da Cunha, ano 01, n. 08, 07 jan. 1987, p. 06.
71	 DE BONI, Luís Alberto. O catolicismo da imigração: do triunfo à crise. In: DACANAL, 

José H. Rio Grande do Sul: imigração e colonização. Porto Alegre: Mercado Aberto, 
1980. p. 243.



35

que os próprios padres ordenados haviam sido educados e formados 
em noviciados da região. Muitos deles, inclusive, nasceram e foram 
criados no ambiente simples do meio rural. 

Com o tempo, os sacerdotes tornaram-se influentes na insti-
tuição e responsáveis pela manutenção e perpetuação dos costumes 
e tradições no modelo europeu, até mesmo o patriarcal. Não tardou 
muito para que as Ordens Religiosas da Europa viessem se instalar 
na área colonial. Por exemplo, “em 1903, o grupo dos Capuchinhos 
era de 54, trabalhando todos entre os colonos italianos. Os missioná-
rios se tornaram os homens que tudo decidiam na região”.72

Em Flores da Cunha, município da Região Colonial Italiana 
do Rio Grande do Sul, não seria diferente. Na primeira oportuni-
dade que teve, ainda quando a localidade era apenas um distrito 
da Colônia Caxias, o pároco local quis garantir a permanência dos 
Capuchinhos. Para tanto, segundo Rovílio Costa e Luís Alberto De 
Boni, quando os primeiros missionários “despertaram de tal ma-
neira o entusiasmo, ao pregarem missões, em Nova Trento (atual 
município de Flores da Cunha), […] a população, tendo à frente seu 
pároco, Pe. Augusto Finotti, se ofereceu para construir um conven-
to”.73 A construção do convento realmente se efetivou. O prédio era 
espaçoso e de alvenaria, uma raridade na época, já que a maioria das 
residências dos colonos, e até a igreja, era de madeira. De acordo com 
os mesmos autores, os colonos de Nova Trento queriam construir 
algo de muito sólido, como era a fé do povo, ou seja, através dos 
esforços de uma população laboriosa e profundamente católica. 

Com o passar dos anos, o convento necessitou de uma reforma 
diante de uma reestruturação. Para isso, entre 1971 e 1972 houve o 
rebaixamento “de três para dois andares. Foi redistribuído o espaço 
e refeita a instalação elétrica e hidráulica. Concluída a reforma, o 
convento […] ficou servindo à comunidade residente e a estudantes 
de Filosofia e seminaristas de 1º e 2º graus”.74 Atualmente, os freis 
Capuchinhos ainda exercem muita influência no meio religioso de 
72	 COSTA, Rovílio. Imigração italiana no Rio Grande do Sul. Porto Alegre: EST; Caxias 

do Sul: EDUCS, [198?]. p.53.
73	 COSTA, Rovílio; DE BONI, Luís Alberto. Os capuchinhos do Rio Grande do Sul. 

Porto Alegre: EST; Caxias do Sul: EDUCS, 1996. p. 51.
74	 DALLA COSTA. História das Fraternidades. In: COSTA, Rovílio; DE BONI, Luís Alber-

to. Os capuchinhos do Rio Grande do Sul. Porto Alegre: EST; Caxias do Sul: EDUCS, 
1996. p. 55.



36

Flores da Cunha. Eles possuem a hegemonia e contam com uma es-
trutura bem organizada composta pelo Convento Coração de Jesus75 
e pela Paróquia Nossa Senhora de Lourdes.

A moral católica sempre foi amplamente seguida pela popula-
ção de Flores da Cunha, antiga Nova Trento. Na visão de Foucault, 
“essa vontade de verdade assim apoiada sobre um suporte e uma 
distribuição institucional tende a exercer sobre os outros discursos 
[…] uma espécie de pressão e como que um poder de coerção”.76 Nesse 
ponto, o frei Darci Vazatta relata que 

Flores da Cunha se distingue de todo e qualquer outro município… de toda e 
qualquer outra paróquia. É o lugar onde se cultivou muito a dimensão da fé, 
da religiosidade… isso marca profundamente cada uma das famílias, cada uma 
das comunidades. Hoje a pessoa que não tem uma vivência de comunidade… 
não recebe os Sacramentos em Flores da Cunha, ela é vista com “maus olhos”… 
com certo preconceito de quem não está em dia com a Igreja… com a sua mis-
são de cristão… Então, a marca da fé é muito forte aqui em Flores da Cunha 
e fica mais fácil trabalhar com pessoas… com comunidades onde isto está 
bem presente. Enquanto tantos outros municípios por onde a gente passou… 
que trabalhou… a gente percebe uma certa frieza ou indiferença quanto a 
dimensão da fé do seguimento a Jesus Cristo… lá fica muito numa esfera 
individual, pessoal… não muito um valor comunitário.77 

Concordando com Vazzata, frei Raimundo Costela declarava 
sobre seu cotidiano: “Trabalho bastante aqui na Paróquia… mas 
mais nas capelas. Nós chamamos de capelas… as comunidades do 
interior. […] temos trinta comunidades. Bastante. Eu acho o povo 
de Flores da Cunha, um povo assim… muito religioso… muito reli-
gioso, mesmo”.78 Assim, confirmaram a profunda religiosidade dos 
habitantes do município, bem como a ligação com os rituais e a 
participação comunitária.

No sentido de pressão da Igreja sobre os demais setores, a 
política sofreu forte interferência dessa instituição. De acordo com 
Claudino Boscatto, “os padres de então – possuidores de um poder 
tremendo sobre a mente da população, comandados pelo vigário, […] 
combateram a Frente Única até com ameaça de excomunhão”.79 Com-

75	 Ver Anexo I: fotografia do Convento Coração de Jesus.
76	 FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradução: Laura Fraga de Almeida Sam-

paio. 10. ed. São Paulo: Loyola, 2004. p. 18.
77	 Depoimento de Frei Darci Antonio Vazatta. Flores da Cunha, 19 jun. 2008. A.M.S.V. 

(Acervo mulheres sem voz). Anexo F.
78	 Depoimento de Frei Raimundo Costella. Flores da Cunha, 03 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo 

mulheres sem voz). Anexo A.
79	 BOSCATTO, Claudino Antonio. Memórias de um neto de imigrantes italianos: pio-

neiros de Nova Trento. Flores da Cunha: O Florense, 1994. p. 238.



37

partilhando dessa visão, Ivana Lunardi80 afirmava que tudo sempre 
acontecia de acordo com a vontade dos sacerdotes. Percebia-se que 
o poder político e o religioso acabavam formando um consórcio, 
de maneira a incutir no indivíduo o medo de se rebelar contra o 
governante e, por consequência, contra o padre. Uma punição seria 
estabelecida para os casos de desobediência, como a suspensão dos 
serviços da Igreja aos insubmissos.

O poder de influência da Igreja era muito grande, as pessoas 
pouco faziam sem antes consultar o padre. Geralmente ele era a 
pessoa mais instruída da comunidade. Mas, como aponta Lunardi, 
esse poder “sobre seus fiéis, por exemplo, é visivelmente percebido 
[…]. Poder esse conseguido através do medo, da punição, do auto-
ritarismo e não da conscientização”.81 Também os autores Arlindo 
Battistel e Rovílio Costa82 demonstraram que a autoridade do sacer-
dote era incontestável, chegando a ser comparada ao poder de Deus. 
Os sacerdotes acumulavam a capacidade de perdoar ou condenar 
qualquer fato, de acordo com seu modo de ver a situação. Portanto, 
era a decisão ou posição do padre que determinava a moralidade de 
uma ação.

Diante da extrema importância relegada à Igreja, percebeu-se 
o predomínio dessa instituição sobre diversos setores, que não se 
detiveram apenas ao setor público, mas também muito influenciou 
o cotidiano de seus fiéis. Assim surgia “a Igreja Católica, a grande 
rival na disputa pelo controle da vida privada. O catolicismo, ao 
mesmo tempo, um conjunto de crenças privadas e cerimônias públi-
cas, congregação de fiéis e instituição poderosa”.83

Para definir o termo instituição, utilizam-se as palavras 
de Foucault84, para quem uma instituição resume-se em todo o 
comportamento mais ou menos aprendido. Ou seja, tudo em uma 

80	 LUNARDI, Ivana. Histórias e memórias de Flores da Cunha: para conhecer, amar, 
rir e chorar. Porto Alegre: Evangraf, 1999.

81	 LUNARDI, Ivana. Histórias e memórias de Flores da Cunha: para conhecer, amar, 
rir e chorar. Porto Alegre: Evangraf, 1999. p. 129.

82	 BATTISTEL, Arlindo Itacir; COSTA, Rovílio. Assim vivem os italianos: vida, histó-
ria, cantos, comidas e estórias. Porto Alegre: EST; Caxias do Sul: EDUCS, 1982. 

83	 HUNT, Lynn. Revolução francesa e vida privada. In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, George. 
História da vida privada: da revolução francesa à primeira guerra mundial. Tradução: 
Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 1991. 4 v. p. 36.

84	 FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Tradução: Roberto Machado. 13. ed. Rio de 
Janeiro: Graal, 1979.



38

sociedade funciona como sistema de coerção, sem ser um enunciado, 
todo o social não discursivo é a instituição.

Assim, criaram-se diversos mecanismos de controle a fim de 
normatizar o poder exercido pelo clero. Um dos mais antigos e infa-
líveis foi a confissão como “‘instrumento individualizado do exame 
das consciências’ […] um dos fundamentos – talvez o principal – do 
poder clerical. Poder certamente simbólico […], mas era temido e 
temível”.85 Essa realidade aplicava-se principalmente no meio rural, 
pois o padre era uma autoridade inquestionável. Para Luís Alberto 
De Boni, 

[…] criou-se, assim, um clima de cristandade, onde a participação dos fiéis nas 
cerimônias da vida religiosa, a frequência aos sacramentos e a internalização 
de um código de ética católica faziam recordar os períodos áureos da Igreja 
medieval. […] os valores religiosos e sua expressão […] tendem a tornarem-se 
valores sociais, ou melhor, estes se legitimam através dos valores e normas 
sagrados. E para a consolidação e manutenção destas estruturas, montou-se 
todo um esquema, que ia desde a capela e a paróquia, até as escolas religiosas, 
o jornal católico, as missões populares, as aulas de catecismo e a severa vigi-
lância exercida pelo confessionário.86

Confirmando o predomínio do pensamento da Igreja Católica 
na Região Colonial Italiana, Marisa Dalla Vecchia, Vânia Herédia e 
Felisberta Ramos afirmam que a disciplina, a obediência e o espírito 
religioso foram valores centrais na formação educativa. Os colonos 
acreditavam ser uma obrigação da escola zelar pelo ensino das rezas, 
do catecismo e da história sagrada, já que a religião católica era 
obrigatória e oficial. O clero valeu-se de outra forma eficaz para 
legitimar a dominação exercida sobre a população: a formação de 
opinião, através da imprensa, foi uma das brilhantes soluções en-
contradas para divulgar os ideais da Igreja acerca de sua extremada 
importância e fundamental existência. Foi adquirido, em 1921, “o 
jornal ‘Il Colono Italiano’, editado em Garibaldi […]. Atualmente é o 
Correio Riograndense”.87

Os Capuchinhos guardaram fidelidade ao programa original de 
levar leitura sadia, instrução cristã baseada no Evangelho e orienta-

85	 VINCENT, Gerard. Os católicos: o imaginário e o pecado. In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, 
George. História da vida privada: da primeira guerra a nossos dias. Tradução: Denise 
Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 5 v. p. 403.

86	 DE BONI, Luís Alberto. O catolicismo da imigração: do triunfo à crise. In: DACANAL, 
José H. Rio Grande do Sul: imigração e colonização. Porto Alegre: Mercado Aberto, 
1980. p. 242.

87	 COSTA, Rovílio; DE BONI, Luís Alberto. Os capuchinhos do Rio Grande do Sul. 
Porto Alegre: EST; Caxias do Sul: EDUCS, 1996. p. 800-801.



39

ções sobre agricultura às famílias do interior. Mas, com o tempo, o 
clero conseguiu o apoio de um influente meio de comunicação que 
penetrou em massa nas famílias da região. A Rádio Caxias do Sul 
foi ao ar, pela primeira vez, em 1946, e é atuante até os dias de hoje. 
Possuía uma série de programas, com finalidades educativas, cultu-
rais, sempre cumprindo seus objetivos: divertir, educar, instruir e 
informar. Outra importante emissora, a serviço quase exclusivo da 
Igreja, era (e, ainda é) a Rádio São Francisco.

Os acontecimentos internacionais, nacionais, estaduais e mu-
nicipais eram focalizados pela Rádio Caxias do Sul em noticiosos 
diários. Conforme Antunes, “uma das iniciativas do padre Brandali-
se, única no Brasil, […] foi a ‘Hora da Prece’ […] através do microfone 
da ZYT-3, Rádio Caxias do Sul, atraindo para junto dos aparelhos 
de rádio as crianças do Nordeste do Estado, para a instrução diária, 
seguida da oração da noite, com exame de consciência”.88

Com todo o aparato de divulgação e dominação, foi fácil para 
os clérigos atuarem muito próximos ao cotidiano e à vida particular 
da população exercendo, inclusive, severo controle sobre as relações 
matrimoniais e fortalecendo costumes, como o patriarcalismo. No 
Concílio Vaticano II, foi confirmada “a íntima comunhão de vida 
e de amor conjugal […] que é instaurada pelo […] consentimento 
dos cônjuges (e, a partir de então) se origina, também diante da 
sociedade, uma instituição firmada por uma ordenação divina”.89

De acordo com Dominique Barthélemy90, os rituais litúrgicos 
do casamento foram um indício da inserção crescente dos sacerdo-
tes nas famílias. Além disso, a “Igreja decidiu colocar a sexualidade 
sob seu estrito controle”91, também criando condições para uma 
diferenciação de gêneros e a consequente subordinação do sexo 
feminino ao masculino. Nesse ponto, houve o alinhamento com o 
pensamento patriarcalista. Duby complementa que se criou uma 
prática de tornar o homem responsável pela família (“o Chefe”). No 
88	 ANTUNES, Duminiense Paranhos. Documentário histórico do Município de Caxias do 

Sul 1875-1950. Comemorativo do 75o Aniversário da Colonização. Caxias do Sul; São 
Leopoldo: Artes Gráfica, Comércio e Indústria S.A., 1950, p. 73.

89	 CORREIO RIOGRANDENSE, Caxias do Sul, ano 65, n. 7, 19 fev. 1975, p. 14.
90	 BARTHÉLEMY, Dominique. In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, George. História da vida 

privada: da Europa feudal à renascença. Tradução: Maria Lucia Machado. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1990. 2 v. p. 138. 

91	 DUBY, Georges. Eva e os padres: damas do século XII. Tradução: Maria Lucia Macha-
do. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. p. 36.



40

entanto, a sua função seria muito mais de controlador dos atos e 
pensamentos de sua esposa e filhas, para que elas nunca cometes-
sem atos levianos, bem como possuidor de poder sobre os demais 
membros da família. Reafirmando essa condição, Max Weber expõe 
sua visão sobre o patriarcalismo como sendo “o desenvolvimento 
do senhorio territorial, […] parte normalmente de uma comunidade 
doméstica que, sob a autoridade do pai, como senhor da casa, se 
organiza em direção a um aparato de dominação, originando-se, por 
toda parte, do poder paterno”.92

No propósito de desqualificar as mulheres, pois elas repre-
sentavam um perigo eminente, a Igreja “decidiu subjugá-las. […] a 
autoridade eclesiástica acentuava seu esforço para reger a instituição 
matrimonial. Impor uma moral do casamento, dirigir a consciência 
das mulheres”.93 Portanto, torna-se válido ressaltar que o casamento 
era compreendido pelo clero como uma forma de subordinação da 
mulher ao homem. 

Neste capítulo constatou-se que o poder da Igreja era a ins-
titucionalização de normas que submetiam as famílias à rígida 
estrutura do patriarcalismo. Na maioria dos casos, esse poder não 
era identificado pelos envolvidos, pois a névoa da fé encobria a real 
intenção da Igreja. Inegavelmente, o poder do clero foi dominante, 
principalmente no meio rural, e responsável por perpetuar o modelo 
patriarcal.

92	 WEBBER, Max. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. Tra-
dução: Regis Barbosa e Keren E. Barbosa. 3. ed. Brasília: Editora da Universidade de 
Brasília, 1994. p. 255.

93	 BARTHÉLEMY, Dominique. In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, George. História da vida 
privada: da Europa feudal à renascença. Tradução: Maria Lucia Machado. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1990. 2 v. p. 36.



41

Mulher: dominar é 
preciso…

As relações de poder

Para o materialismo histórico, o desenvolvimento da sociedade 
humana relacionou-se à ação entre o homem e o mundo ma-

terial que o cercava, ou seja, o “espaço social”. A distinção dos seres 
humanos com os animais passou a ser determinada quando surgiu 
a produção dos meios de vida, condicionados à organização física. 
Engels94 propunha que o ser humano modificou a Natureza e a obri-
gou a servir-lhe, dominando-a. Mas essa dominação diferenciou-se 
do domínio de um “conquistador sobre os conquistados”, passando 
a ser bem mais voltada para uma “aceitação” ligada à questão do 
poder. Na verdade, Foucault95 destacou que o poder, propriamente 
dito, não existia. Mas existiam práticas ou relações de poder.

Max Webber explicou o poder como sendo “toda probabilida-
de de impor a própria vontade numa relação social, mesmo contra 
resistências, seja qual for o seu fundamento”.96 A partir dessa ideia, 
buscou-se demonstrar o ponto histórico da origem da dominação 
feminina pelo masculino, já que anteriormente as relações de poder 
eram determinadas pelo matriarcalismo.

94	 ENGELS, Friendrich. A origem da família, da propriedade privada e do Estado. 
Tradução: Leonardo Konder. 16. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. 

95	 FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Tradução: Roberto Machado. 13. ed. Rio de 
Janeiro: Graal, 1979.

96	 WEBBER, Max. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. Tra-
dução: Regis Barbosa e Keren E. Barbosa. 3. ed. Brasília: Editora da Universidade de 
Brasília, 1994. p. 33.



42

Segundo Engels97, as relações sociais e, principalmente, fami-
liares eram embasadas pela ligação de um grupo de homens a uma 
mulher. E ela tornava-se a responsável pela perpetuação da espécie, 
manutenção dos costumes e ligações consanguíneas. Aos homens 
fazia-se necessária uma nova postura, em que eles passariam a 
determinar as chamadas relações de poder, pois o fundamental 
“não é simplesmente aquilo que se traduz, as lutas ou sistemas de 
dominação, mas aquilo por que, pelo que se luta, o poder do qual nos 
queremos apoderar”.98

Assim, inicialmente o espaço do homem era bem restrito, nem 
ao menos com a certeza da paternidade garantida. No momento 
que a mulher reivindicou uma relação monogâmica, mais estável, 
acabou “abrindo mão” do poder. A monogamia não aparece na 
história como a reconciliação entre o homem e a mulher, mas o 
contrário, “sob a forma de escravização de um sexo pelo outro, ou 
seja, a primeira opressão de classes, através do domínio do feminino 
pelo masculino”.99

Ainda, o acúmulo de riquezas provinda do trabalho, essen-
cialmente masculino, propiciava ao homem uma posição mais 
importante que a da mulher – restrita ao lar – na manutenção e no 
provimento da família. Logo, ao homem surgiu a possibilidade de 
se valer dessa vantagem para reivindicar o direito de paternidade 
e pertença dos filhos, relacionando-os à ordem de herança de seus 
bens. Isso não poderia ser vislumbrado enquanto permanecesse 
vigente a filiação segundo o direito materno. De acordo com Fou-
cault, isso só vinha a ser possível no momento em que “se colocava a 
questão do poder subordinando-o à instância econômica”.100 

Por esse modelo, denominado de patriarcalismo e apoiado ir-
restritamente pela Igreja, o homem acabou apoderando-se também 
da direção da casa e relegou à mulher a condição de servidora. Essa 
relação, de certa forma, perdurou (e ainda perdura) por muito tempo, 

97	 ENGELS, Friendrich. A origem da família, da propriedade privada e do Estado. 
Tradução: Leonardo Konder. 16. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. 

98	 FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradução: Laura Fraga de Almeida Sam-
paio. 10. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2004. p. 10.

99	 ENGELS, Friendrich. A origem da família, da propriedade privada e do Estado. 
Tradução: Leonardo Konder. 16. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. p. 70-71.

100	 FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Tradução: Roberto Machado. 13. ed. Rio de 
Janeiro: Graal, 1979. p. 06.



43

tendo sido inclusive gradualmente mascarada. Para Perrot, citando 
August Comte, a 

[…] inaptidão radical do sexo feminino para o governo, mesmo da simples 
família, em virtude da “espécie de estado infantil contínuo” que caracteriza o 
sexo feminino. O doméstico não lhe poderia ser entregue sem controle; mas 
concorda-se em confiar às mulheres – dentro de certos limites – a família, a 
casa, núcleos da esfera privada.101

Enfim, o primeiro efeito do poder exclusivo dos homens, desde 
que se instaurou, acabou resultando no domínio sobre as mulheres. 
As relações passaram (e passam) a ser estabelecidas de forma extre-
mamente rígida e com a decisão final do “Chefe”, ou seja, do “homem 
da casa”. De acordo com Foucault, “a doutrina liga os indivíduos a 
certos tipos de enunciação e lhes proíbe, consequentemente, todos 
os outros, mas ela se serve, […] de certos tipos de enunciação para 
ligar indivíduos entre si e diferenciá-los, […] de todos os outros”.102 
Perrot acredita que essa relação se dá muito mais em favor do mas-
culino, pois 

[…] o pai tem duplos poderes. Ele domina totalmente o espaço público. Apenas 
ele goza de direitos políticos […]. Mas os poderes do pai também são domés-
ticos. Exercem-se nessa esfera, e seria um erro pensar que o âmbito privado 
pertence integralmente às mulheres, […] ele é o senhor pelo dinheiro. […] ele 
controla as despesas domésticas […].103

A autora Cleci Favaro acredita que o núcleo familiar não 
correspondia exatamente a uma organização harmoniosa, visando 
apenas ao bem-estar geral dos integrantes ou garantindo-lhes a sa-
tisfação das necessidades, “nessa unidade (composta por indivíduos 
de idades, sexos e posições diversificados) existia (e de certa forma 
ainda existe) uma constante disputa pelo poder”.104 Muitas vezes, 
tornava-se difícil identificar esse jogo, pois permanecia implícito, 
camuflado por um ambiente de proteção e união, ou seja, espaço de 
paz. Já Mary Del Priori explica esses “poderes” como uma 

[…] divisão entre homens e mulheres, vinculando os primeiros à espera da 
produção, da vida pública e os constituindo em “chefes da família”, e fixando 

101	 PERROT, Michelle. Os excluídos: operários, mulheres e prisioneiros. Tradução: Denise 
Bottmann. 2. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. p. 178.

102	 FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradução: Laura Fraga de Almeida Sam-
paio. 10. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2004. p. 43.

103	 PERROT, Michelle. Figuras e papéis. In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, George. História da 
vida privada: da revolução francesa à primeira guerra mundial. Tradução: Denise Bott-
mann. São Paulo: Companhia das Letras, 1991. 4 v. p. 124.

104	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-
lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 15.



44

as mulheres à esfera doméstica “enquanto mães de família”. […] Essa pressão 
exercida sobre as populações femininas levou não apenas à transformação 
de uma função biológica em uma função social, mas conferiu, ainda, um 
sentido mais rigoroso à divisão sexual, instaurando entre os sexos uma nova 
relação social ancorada na autonomização relativa dessas duas esferas. Os 
homens aparecem inseridos nas relações de produção e as mulheres na de 
reprodução.105

Na verdade, Perrot106 afirma que não é exatamente o “poder”, 
no sentido político, que as mulheres adquiriam, mas “poderes”, 
pois elas atuavam no privado, no familiar e no social. Ainda, para 
a autora, a dona de casa de fato tinha muitos poderes na esfera do 
“mundo informal”, ou seja, de natureza diferente da dos homens, 
mas com grande espaço de participação. 

Em especial, a mulher pôde, em diversas situações, tomar as 
“rédeas do poder” na família. Giron e Bergamaschi destacaram que 
muitas mulheres acabaram obrigadas a assumir o comando de seu 
grupo familiar. Inclusive, elas tornaram-se as “responsáveis pelas 
propriedades e pelos negócios […] em decorrência da morte dos 
maridos […] ou quando abandonadas pelos maridos, ou ainda pela 
incapacidade física ou mental dele”.107 Porém, as mesmas autoras 
complementam que, apesar de proprietárias, essas mulheres geriram 
seus negócios de acordo com uma visão patriarcalista: “passaram a 
agir como os homens, excluindo e submetendo as filhas, além de ga-
rantir para as mesmas a desigual divisão dos bens e do trabalho”.108 

Mesmo tendo a oportunidade de vivenciar a situação de 
“Chefes” da família, as mulheres acabaram demonstrando apenas a 
reprodução das relações de dominação a que estavam submetidas. 
Machado confirma essa ideia, pois “as mulheres demonstraram que 
não conseguiam se libertar da carga psicológica e cultural de que eram 
portadoras, […] reproduzindo o modelo patriarcal. […] que contava 
com o apoio irrestrito da Igreja Católica”.109 Assim, perceberam-se 
diversas dificuldades apresentadas pelas mulheres que tentaram 

105	 PRIORI, Mary Del. História do cotidiano e da vida privada. In: CARDOSO, Ciro Flama-
rion; VAINFAS, Ronaldo. Domínios da história: ensaios e metodologia. Rio de Janeiro: 
Campus, 1997. p. 268.

106	 PERROT, Michelle. Os excluídos: operários, mulheres e prisioneiros. Tradução: Denise 
Bottmann. 2. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. p. 167.

107	 GIRON, Loraine Slomp; BERGAMASCHI, Heloisa Eberle. Mulheres proprietárias: 
histórias de vida – 1875/1975. Caxias do Sul: EDUCS, 1997. p. 14.

108	 GIRON, Loraine Slomp; BERGAMASCHI, Heloisa Eberle. Mulheres proprietárias: 
histórias de vida – 1875/1975. Caxias do Sul: EDUCS, 1997. p. 20. 

109	 MACHADO, Maria Abel. Mulheres sem rosto: operárias de Caxias do Sul/1900-1950. 
Caxias do Sul: Maneco, 1998. p. 79.



45

“quebrar” com os padrões impostos pela sociedade. A explicação 
talvez resida na forma como foram educadas e no papel de inferiori-
dade e submissão a elas relegado durante tanto tempo.

Dominação feminina: o poder da Igreja
A dominação e o controle exercidos pela Igreja interferiram 

cada vez mais na vida familiar, inclusive na união matrimonial e 
na vida íntima dos cônjuges. De acordo com Michel Foucault, a 
instituição clerical “trata de determinar as condições de seu fun-
cionamento, de impor aos indivíduos […] certo número de regras 
[…], de não permitir que todo mundo tenha acesso a eles […] se não 
satisfizer a certas exigências”.110

Na área rural, principalmente no passado, circulava com ex-
clusividade o conservador Correio Riograndense, responsável pela 
divulgação da ideologia da Igreja Católica, e pôde-se perceber a 
rigidez com que se tratavam os assuntos referentes à condição de 
subordinação das mulheres. 

Esse fato é compreensível pela hegemonia do jornal, que divul-
gava artigos de intensa carga moralista e apresentava uma forma de 
viver estipulada pela Igreja. Com isso, vetou-se qualquer possibilidade 
de os colonos entrarem em contato com as inovações. A imprensa 
conservadora que dominava o interior conseguiu impor-se de forma 
absoluta, pois recebia o apoio direto do padre, considerado uma 
autoridade nas pequenas localidades do interior. 

Assim, e por isso, a mentalidade desses colonos não poderia 
evoluir para a libertação. A escassez de informações e a dificuldade 
em aumentar os conhecimentos, devido à sua precária educação 
escolar, contribuíram para a consolidação da rudeza nas relações 
entre o masculino e o feminino.

Os homens do meio rural, isolados pela falta de informação 
e fortemente apegados às tradições, não possuíam estrutura para 
contestar o que os pais e os padres “ordenavam”. Ou seja, era exigida 
deles uma postura comprometida com a manutenção da moral e do 
patriarcalismo. Assim,

110	 FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradução: Laura Fraga de Almeida Sam-
paio. 10. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2004. p. 36-37.



46

[…] a inferioridade da mulher se expressa também na religião. […] E veja-se 
como a mais extensa blasfêmia parte do poder de Deus (o máximo) ao poder 
de Maria […], o poder menor. Para dizer que o novo vigário, enviado pelo 
Bispo a uma determinada comunidade, “não valia nada mesmo”, o blasfemo 
assim se expressou: “Quel porco dio de um sacramento de um vêscolo, el gá 
manda na hóstia de um prete che nol val na madona”. Na expressão “che nol 
val na madona”, está a significar que não se pode comparar esse vigário com 
qualquer outro, tal é a sua desqualificação.111

Portanto, na colônia o poder da Igreja representado pelo pa-
triarcalismo continuou (e de certa forma ainda continua) relegando 
o padrão de submissão de séculos passados. O clero, além de in-
terferir no casamento e legitimar a inferioridade feminina, passou 
também a ditar regras, como confirma a autora Alice Gasperin112, 
que em suas memórias registrou que o padre local havia lutado 
muito para banir hábitos considerados permissivos. Apontou, ainda, 
que esse clérigo não cedia, conseguiu, devagar, atingir seus objetivos 
e, por isso mesmo, foi considerado dinâmico e “bom educador”, de 
acordo com a moral católica. Para Foucault, 

[…] a forma mais superficial e mais visível desses sistemas de restrição é 
constituído pelo que se pode agrupar sob o nome de ritual; o ritual define 
a qualificação que devem possuir os indivíduos que falam […]; define os ges-
tos, os comportamentos, as circunstâncias, e todo o conjunto de signos que 
devem acompanhar o discurso; fixa, enfim, a eficácia suposta ou imposta 
das palavras, seu efeito sobre aqueles aos quais se dirigem os limites de seu 
valor de coerção. Os discursos religiosos […] não podem ser dissociados dessa 
prática […].113

De acordo com o modelo vigente, os homens tinham total 
liberdade para se divertirem enquanto as mulheres ficavam em 
casa trabalhando nas costuras, tratando os animais ou limpando 
a casa. Já as colonas permaneceram distantes de qualquer contex-
to inovador. Até elas chegavam (e, de certa forma, ainda chegam) 
apenas a tradição e os costumes das famílias patriarcais. Segundo 
o discurso teológico-cristão, as mulheres seriam de índole frívola e 
fraca e poderiam desmoralizar o nome da família. A regra geral era 
a dominação. 

Da “boa conduta” da moça dependia tudo, desde um bom ca-
samento (até porque os homens buscavam a mulher “mãe, esposa 
e anjo”) até uma boa relação familiar. Segundo Arlindo Battistel 

111	 DE BONI, Luís Alberto; COSTA, Rovílio. Os italianos no Rio Grande do Sul. 3. ed. 
Porto Alegre: EST; Caxias do Sul: EDUCS, 1984. p. 151.

112	 GASPERIN, Alice. Lembranças da colônia. Porto Alegre: EST, 2000. p. 163.
113	 FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradução: Laura Fraga de Almeida Sam-

paio. 10. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2004. p. 38-39.



47

e Rovílio Costa, tudo era conduzido com o máximo respeito. Caso 
houvesse alguma intimidade, “era, sobretudo, a moça que deveria 
zelar quanto a tais liberdades para não perder a honra”114, e, em 
épocas não tão remotas, “sem casamento, a sorte é ainda mais ad-
versa. Pode se tornar apenas um estorvo familiar, sem terras ou 
poder”.115 Assim, a sociedade formada na Região Colonial Italiana do 
Rio Grande do Sul admitia esposas ou religiosas, mulheres sozinhas 
eram desprezadas. 

As mulheres que vivenciaram e vivenciam essa sujeição ao 
masculino foram educadas para serem boas esposas e trabalharem 
muito. A vida na colônia não era muito diferente das décadas ante-
riores. Aliás, até hoje é necessário trabalho incessante para produzir 
e sobreviver. Indubitavelmente, para retratar essa realidade seria 
necessário registrar suas expressões faciais, seu modo de falar e 
até seus suspiros de desilusões… Para isso, tornou-se importante 
analisar histórias de vida contadas pelas protagonistas, através de 
entrevistas de mulheres nascidas e criadas no interior, especifi-
camente da zona rural de Flores da Cunha, no último quartel do 
século XX.

Ainda no século XIX, estabeleceram-se alguns comportamen-
tos rígidos referentes ao namoro, noivado e casamento. Regras que 
foram transmitidas de geração em geração sem questionamento 
ou reflexão. Um jovem não visitava a moça em casa se não tivesse 
algum interesse em iniciar um compromisso sério. O próximo passo, 
o noivado, não era uma grande festa, em geral estavam na casa da 
noiva e trocavam alianças. As recomendações do Correio Riogran-
dense eram claras: “o tempo de noivado não deve ser muito longo, 
porque muitas vezes, prejudica a boa disposição dos noivos, é fonte 
de muitas tentações”.116 

De acordo com De Boni, se o noivado fosse rompido a moça 
poderia ficar para “titia”, porque nesses casos o homem sempre teria 

114	 BATTISTEL, Arlindo Itacir; COSTA, Rovílio. Assim vivem os italianos: religião, 
música, trabalho e lazer. Porto Alegre: EST; Caxias do Sul: EDUCS, 1983. p. 603.

115	 GIRON, Loraine Slomp. In: OCORRÊNCIAS 16. “Outras mulheres”. Museu e Arquivo 
Histórico João Spadari Adami, julho 1998.

116	 CORREIO RIOGRANDENSE, Garibaldi, ano 36, n. 21, 21 jun. 1943, p. 01.



48

razão. Ela ficaria com a fama de “largada pelo noivo”117, e ninguém 
buscaria saber as razões da separação.

Assim, legalmente e segundo a tradição cristã-católica, o casa-
mento manteve-se inalterado, ou quase, porque já não era permeado 
apenas pelas relações de amor como no início da criação. O sacra-
mento do matrimônio estava envolto por relações socioeconômicas e 
“manchado” por posições machistas que derivaram do incontestável 
poder patriarcal. O homem-marido podia tudo, enquanto a mulher 
devia continuar calada, sustentando a instituição familiar. As regras 
rígidas do comportamento destinavam-se a elas, “as moças eram 
valorizadas se fossem trabalhadoras, simples, […] não fossem vaido-
sas (‘piêne de sprózia’), conhecessem as lides da casa e soubessem o 
catecismo e as orações”.118 

A Igreja reagiu ferozmente frente à desestruturação de famí-
lias e retomou o discurso pelo qual o matrimônio era indissolúvel, 
porque abençoado por Deus, como se mantém firme nessa proposta 
até hoje. Diante disso, o clero afirma que 

1.º – Deus é quem junta os esposos, não somente Adão e Eva, o primeiro casal 
humano, mas todos os esposos, portanto todo o matrimônio é obra de Deus; 
é o matrimônio uma instituição radicalmente religiosa. 2.º – Deus criou um 
só homem e uma só mulher, desde o princípio, para se juntar à sua única 
esposa, abandona o homem o que tem de mais querido neste mundo: seus 
pais. É, pois o matrimônio a união de um só com uma só. 3.º – Deus junta os 
dois, formando uma só carne, não há poder humano, nem indivíduos, nem 
de sociedade alguma, que possa separar o que Deus uniu. É, por consequên-
cia, o matrimônio, por vontade de Deus indissolúvel. Eis o que a Revelação 
sobrenatural nos diz a respeito desta obra que é o fundamento, a célula-mãe 
da sociedade humana.119

A campanha contra o divórcio continuou no ano seguinte, num 
artigo cujo argumento principal foi o amor. Para o autor desconhe-
cido, “Não há coisa mais contraditória do que amor temporário […] 
com o pressentimento da separação […]. As tentações mencionadas 
eram creditadas à figura feminina, se fosse desrespeitada era porque 
ela não se respeitava”.120 O resultado dessa discussão acalorada 
também foi estampado em jornais. Em O Momento, Maria Martha 
escreveu em apoio ao jurista Rui Barbosa, “pela condenação formal 
117	 DE BONI, Luís Alberto, COSTA, Rovílio. Os italianos no Rio Grande do Sul. 3. ed. 

Porto Alegre: Escola Superior de Teologia São Lourenço de Brindes, UCS e Correio Rio-
grandense, 1984. p. 155.

118	 BATTISTEL, Arlindo Itacir; COSTA, Rovílio. Assim vivem os italianos: religião, 
música, trabalho e lazer. Porto Alegre: EST; Caxias do Sul: EDUCS, 1983. p. 603.

119	 CORREIO RIOGRANDENSE, Caxias do Sul, ano 33, n. 47-48, 16 dez. 1942, p. 02.
120	 CORREIO RIOGRANDENSE, Caxias do Sul, ano 36, n. 01, 03 jan. 1945, p. 01.



49

e categórica do divórcio, como destruidor e aniquilador da família”.121 
Também, no Correio Riograndense foi publicado o seguinte: “a Igreja 
Católica é a maior resistência para a implementação do divórcio. 
A indissolubilidade do matrimônio não encontra eco nos meios 
católicos sob hipótese alguma”.122

Dominação feminina sob o jugo masculino
Sabe-se que até 1960 a História não se preocupou com as 

mulheres. Elas formavam um grupo inferiorizado na sociedade 
dominada por homens. Afinal, os fatores políticos e econômicos 
giravam em torno deles, pois eram os responsáveis pelo governo 
e pela produção. Então, a partir dos anos 1960, surgiram correntes 
revisionistas, pelo menos para resgatar a história das mulheres da 
obscuridade a que foram relegadas durante séculos: “correntes […] 
engajadas no movimento da história social apresentam uma pos-
tura diversa ao assumirem como objeto de estudo, […] também, as 
mulheres do povo. O desenvolvimento de novos campos […] reforça 
o avanço da abordagem do feminino”.123

Para Mary Del Priori, os problemas que surgiam no cotidiano, 
as relações ou “disputas” pelo poder, não poderiam deixar de ser 
consideradas. Assim, afirmava que “não são ‘menores’ e que a his-
tória não é um produto exclusivo dos grandes acontecimentos; ao 
contrário, ela se constrói no dia-a-dia de discretos atores”.124 

Através do surgimento dos Annales, segundo José Carlos Reis, 
os historiadores puderam abordar a História com um “novo olhar”. 
Não haveria a restrita necessidade de buscar a documentação, dita 
oficial, mas a vida cotidiana; as crenças coletivas já teriam força su-
ficiente para resgatar os “esquecidos” pela historiografia tradicional. 
Com isso, as fontes históricas, passariam a desvendar os mistérios 

121	 O MOMENTO, Caxias do Sul, ano 14, n. 702, 21 set. 1946, p. 01.
122	 CORREIO RIOGRANDENSE, Caxias do Sul, ano 65, n. 6, 12 fev. 1975, p. 02.
123	 SOIHET, Rache. História das mulheres. In: CARDOSO, Ciro Flamarion; VAINFAS, Ro-

naldo. Domínios da história: ensaios e metodologia. Rio de Janeiro: Campus, 1997. p. 
276.

124	 PRIORI, Mary Del. História do cotidiano e da vida privada. In: CARDOSO, Ciro Flama-
rion; VAINFAS, Ronaldo. Domínios da história: ensaios e metodologia. Rio de Janeiro: 
Campus, 1997. p. 266.



50

do passado, através de “escritos de todos os tipos; psicológicos, orais, 
[…] literários, poéticos, religiosos”.125

Nesse contexto, o cotidiano nas relações patriarcais acabou 
recebendo a devida atenção. Mesmo demonstrando uma triste 
e cruel realidade das mulheres, tornou-se relevante descortinar 
esse passado de opressão do feminino. Enquanto isso, nos lares 
desses senhores (donos da História), estavam as “doces criaturas” 
que zelavam pela organização do lar e criação dos filhos. Segundo 
Maria Abel Machado, “destituídas de direitos, as mulheres, dada sua 
incapacidade civil, buscavam no casamento consolidar a sua posição 
social e econômica, tendo em troca uma existência de submissão e 
dependência”.126

Assim, subentende-se dominação, de acordo com Webber127, 
como um processo em que existe grande probabilidade de encontrar 
obediência, a uma ordem de determinado conteúdo, ou seja, uma 
forma de aceitação desse domínio. De acordo com isso, surgiu uma 
espécie de legitimação ao poder masculino. Já para Engels, “não é 
melhor o estado de coisas quanto à igualdade jurídica do homem 
e da mulher […]. A desigualdade legal, que herdamos de condições 
sociais anteriores, não é causa e sim efeito da opressão econômica da 
mulher”.128 Ainda hoje essa realidade perpassa as relações de poder 
que garantem ao homem a dominação: 

Em nosso país a mulher ainda se encontra muito adstrita ao lar, […] para al-
guns é, ainda consequência de nossa velha sociedade patriarcal e paternalista. 
[…] elas ainda são tidas como elemento de consumo, como objeto ou coisa. […] 
O conceito masculino, porém, não a equipara jamais ao próprio sexo. Ainda é 
desvantagem ser mulher […].129

É bom salientar que aos meninos era dada toda a liberdade e 
direitos; às meninas, obrigações, deveres e lições para tornarem-se 
esposas exemplares. Essa mentalidade permaneceu vigente durante 
muito tempo, principalmente nas comunidades interioranas, inclu-

125	 REIS, José Carlos. Escola de Annales: a inovação em história. São Paulo: Paz e Terra, 
2000. p. 23.

126	 MACHADO, Maria Abel. Mulheres sem rosto: operárias de Caxias do Sul/1900-1950. 
Caxias do Sul: Maneco, 1998. p. 68.

127	 WEEBER, Max. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. 
Tradução: Régis Barbosa e Keren E. Barbosa. 3. ed. Brasília: Editora Universidade de 
Brasília, 1994. p. 33.

128	 ENGELS, Friendrich. Origem da família, da propriedade privada e do Estado. Tra-
dução: Leonardo Konder. 11. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. p. 79.

129	 CORREIO RIOGRANDENSE, Caxias do Sul, ano 66, n. 37, 17 set. 1975, p. 08.



51

sive perpassando o último quartel do século XX, pelo predomínio da 
autoridade familiar do pai e da conduta moral e religiosa imposta às 
mulheres. Confirma-se essa postura através de um artigo do jornal 
Correio Riograndense de 1996, destacando que 

[…] a mulher rural possui uma fibra violenta. Toma conta da lavoura, da casa, 
dos filhos. É a primeira a levantar e a última a ir dormir. De modo geral, a 
mulher não é proprietária da terra, nem da competência sobre o que cultivar 
e produzir. Mas ignorante, sem poder de decisão e opção, acaba cúmplice da 
desordem mundial provocada por determinações machistas […].130

Em seu artigo, Pereira confirmou que, “impressionada pela 
crescente presença da mulher no mundo do trabalho extra lar e 
pelos movimentos feministas, a história, a partir dos anos sessenta 
preocupou-se com essa nova atriz, que durante séculos quase não 
teve lugar no cenário”.131 Porém, não poderiam ser utilizados esses 
mesmos critérios da história masculina para examinar o passado 
das “herdeiras do pecado de Eva”. Nesse mesmo contexto, Duby afir-
mava que “a mulher, passiva, tem os seus movimentos comandados 
pelo de seu companheiro. Essa é a ordem primordial. Eva abalou-a 
ao curvar Adão à sua vontade. Mas Deus interveio, recolocou-a em 
seu lugar e agravou sua submissão ao homem como punição de sua 
falta”.132

Analisou-se esse passado de submissão inserido no contexto 
da Região Colonial Italiana e, influenciado pela doutrina patriar-
calista. Perrot133 explicava que a partir da evolução econômica, do 
desenvolvimento do sistema bancário, originaram-se ações que 
reforçaram a gestão masculina organizada nas sociedades tradicio-
nais, tornando-se ruinosa para as mulheres. “A mulher fora relegada 
para os trabalhos complementares, tarefas de dependência, ou até 
como um simples objeto de adorno e satisfação”.134

Nessa mesma linha de pensamento, Muraro afirmava que “as 
mulheres […], sempre trabalharam para garantir a sobrevivência da 
família […]. No entanto, o seu trabalho não era considerado produ-

130	 CORREIO RIOGRANDENSE, Caxias do Sul, ano 88, n. 4467, 06 mar. 1996, p. 12.
131	 PEREIRA, Maria Apparecida Franco. Visitando a história das mulheres. Lumen, São 

Paulo, v. II, n. 5, p. 5-18, 1996. p. 06-07.
132	 DUBY, Georges. Eva e os padres: damas do século XII. Tradução: Maria Lucia Macha-

do. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. p. 63.
133	 PERROT, Michelle. Os excluídos: operários, mulheres e prisioneiros. Tradução: Denise 

Bottmann. 2. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. p. 170.
134	 CORREIO RIOGRANDENSE, Caxias do Sul, ano 65, n. 7, 19 fev. 1975, p. 10.



52

tivo, porque sua condição social […] era inferior à dos homens”.135 
Ainda, a mesma autora esclarece essa subordinação como amparada 
por todo um aparato cultural de 10 mil anos que pesava sobre a 
mulher. 

Já Giulani deteve-se na análise da realidade das mulheres do 
campo. Para ela, a “autoridade do chefe da família – do pai ou do 
marido – […] impõe-se negando a participação das mulheres nas de-
cisões nas cooperativas, nos bancos, nas associações de produtores 
e nos sindicatos”, ou seja, é uma discussão atual, não se atendo ao 
passado apenas. Portanto, a dominação do homem está presente no 
cotidiano de muitas mulheres até hoje. No jornal Correio Riogran-
dense, em 1981, foi realizado um retrato do cotidiano das colonas. O 
artigo destacava que

[…] a mulher da colônia, sobrecarregada de serviços, fazendo todos os serviços 
de casa que seu esposo e filhos não fazem, e fazendo também grande parte 
dos trabalhos da lavoura, é considerada como detentora dos mesmos direitos 
de seu esposo? Ser-lhe-á dada a mesma […] participação e decisão nos negó-
cios familiares? A mesma presença na vida social, nas festas, nas decisões de 
associações e entidades em que a família participa? A mesma participação no 
lazer? Para responder essa pergunta, basta entrar em bares e restaurantes 
das cidades e nos domingos, nos bares e restaurantes das capelas, lá estará 
a resposta. Ver-se-á homens rodeados de garrafas de cerveja, muitas vezes 
falando atrapalhados e as mulheres e filhas já retornaram para casa para 
tratar os animais, preparar o jantar, etc. Na segunda-feira, a mulher observa 
o marido: “Olha, precisa dinheiro para comprar uma roupa para mim e para o 
Joãozinho que já não tem camisa para ir à escola” e a resposta já vem: “vocês 
mulheres, só sabem gastar” […].
Infelizmente, esta dura realidade nos dá uma mulher súdita, dependente, 
voltada ao trabalho e proibida de ter opiniões, de dar palpites e, muitas vezes, 
excluída de usufruir um pouco os ganhos de seu trabalho nas horas de lazer 
ou para a compra de coisas necessárias.136

Durante a sua longa trajetória as mulheres carregaram nas 
costas o peso da doutrina patriarcalista sustentada pela Igreja. Para 
Duby, “os padres dizem […] que a mulher deve permanecer sob tutela 
masculina. Não […] exerça o poder público. Se […] é obrigada a tomar 
nas mãos as rédeas do poder, seja, porque seu homem […] deixou 
este mundo”.137 Nesse mesmo raciocínio, De Boni e Costa afirmavam 
em sua obra que a ausência, doença ou morte do chefe de família era 
considerada uma grande desgraça. Essa realidade aplicava-se perfei-

135	 MURARO, Rose Mari. A mulher do terceiro milênio. In: MACHADO, Maria Abel. Mu-
lheres sem rosto: operárias de Caxias do Sul/1900-1950. Caxias do Sul: Maneco, 1998. p. 71.

136	 CORREIO RIOGRANDENSE, Caxias do Sul, ano 72, n. 3735,11 nov. 1981, p. 12 e 13.
137	 DUBY, Georges. Eva e os padres: damas do século XII. Tradução: Maria Lucia Macha-

do. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. p. 74.



53

tamente à Região Colonial do Rio Grande do Sul e, por extensão, ao 
interior do município de Flores da Cunha. 

Quanto às mulheres, percebe-se que havia muita injustiça 
devido a preconceitos. Através disso, explica-se, ao menos em parte, 
por que as colonas sofriam com duros trabalhos na roça, com as 
poucas palavras que lhes eram permitidas (ou nenhuma). Esse 
comportamento retratava a mentalidade que pretendia legitimar a 
dominação feminina que chegou até os dias de hoje. Maria Abel 
Machado esclarece que “as mulheres […] estiveram sempre fadadas 
ao silêncio, sem papel definido, seguindo as normas impostas pela 
sociedade e pelo seu grupo social”138. Ainda, confirmando esse 
comportamento feminino em relação à dominação, o jornal Cor-
reio Riograndense divulgou uma reportagem demonstrando essa 
realidade: 

[…] a mulher, na vida rural, […] tem encargos que só ela tem que atender. Lim-
peza, refeições, lavagem de roupas, horta, cuidados domésticos, e, além disto, 
participar das atividades da lavoura. Os homens vão ao trabalho e retornam, 
tomam suas refeições e não têm compromissos com a casa, com os afazeres 
domésticos […] Encontram-se, nas colônias italianas, não como exceção, mas 
como regra geral, as atividades femininas competindo com as atividades mas-
culinas. Mulheres que são donas de casa, […] criam e cuidam de aves e animais 
domésticos, dedicam-se às lides do campo, conduzindo carroças, carregando 
objetos pesados e cereais, rachando lenha, lavrando a terra, cortando o mato, 
limpando potreiros […].139

Da Itália veio o mito do pai e esposo poderoso e da mulher 
omissa que deveria parir e trabalhar, aceitando as ordens, a domi-
nação, as dores e as humilhações, em um “mundo” de privações e 
obrigações. O casamento passou a ser considerado uma “garantia da 
ordem social, subordinando a mulher ao robusto poder masculino. 
Completamente submissa”140 ao esposo. Outra regra apresentada 
por De Boni e Costa141 diz respeito à idade dos nubentes: um rapaz 
não casaria com uma moça mais velha, porque a sociedade poderia 
dizer que era mandado pela esposa. O normal era o marido ser mais 
velho que a mulher e mandar em toda a família. Aliado a isso, “a 
família exercia um controle rigoroso sobre seus próprios membros. 
138	 MACHADO, Maria Abel. Mulheres sem rosto: operárias de Caxias do Sul/1900-1950. 

Caxias do Sul: Maneco, 1998. p. 85.
139	 CORREIO RIOGRANDENSE, Caxias do Sul, ano 72, n. 3735, 11 nov. 198, p. 12-13.
140	 DUBY, Georges. Eva e os padres: damas do século XII. Tradução: Maria Lúcia Macha-

do. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. p. 39.
141	 DE BONI, Luís Alberto; COSTA, Rovílio. Os italianos no Rio Grande do Sul. 3. ed. 

Porto Alegre: Escola Superior de Teologia São Lourenço de Brindes, UCS e Correio Rio-
grandense, 1984. p. 155.



54

O marido era o chefe da família; […] era ele que exercia o pátrio 
poder”.142

É certo que a vida das mulheres, principalmente das colonas, 
era penosa, pois sofreram mais (e ainda sofrem) pelo isolamento e 
pelo poder do “Chefe” ou “Parón” (Patrão). A colona acostumava-se, 
porque foi assim desde o tempo de suas avós – trabalho, filhos, 
igreja –, não havia outro tipo de vida. Elas acabavam se “acostumando” 
com a dominação de seus maridos, mesmo que na casa paterna o 
ambiente de convivência fosse outro. E ainda hoje a separação acaba 
sendo uma opção fora de cogitação, algo que se confirma através do 
depoimento de Inês Garibaldi Giotti:

Até a gente tentou separar… eu fui embora várias vezes… daí depois acabava 
voltando… que ele (o marido) vinha atrás. Mas tinha aquele meu tio que fale-
ceu. Aí dava dó… daí a mãe ficava doente porque ele ficava aqui sem comida… 
daí a mãe acabava subindo aqui, com comida. Eu via toda aquela situação… 
e acabava voltando. Eu não estou arrependida… porque daí eu cuidei dele até 
o fim… ele faleceu. […] Porque de tanto, de tanto ficar estressada… tu padece. 
E tu fala de um jeito, ele não aceita… tu conversa de outro, ele não quer.143

Indubitavelmente, as pioneiras que se instalaram na região já 
traziam incutidas em sua mentalidade a submissão e a inferiorida-
de. Essa submissão não foi instituída apenas pelas crenças cristãs, 
afinal o grande filósofo da Antiguidade, Aristóteles, “caracterizou a 
mulher como essencialmente imperfeita e incapaz racionalmente”.144 
A partir de então, criaram-se modelos ideais de mulheres, aquelas 
que nunca contestavam. Elas passaram a ser vistas como “boas mães, 
virtuosas esposas e dedicadas filhas. Esses modelos já faziam parte 
do imaginário ocidental, podiam ser encontrados na literatura, no 
sermão das missas, nos textos escolares, nas tradições locais”.145

Assim, de acordo com a teoria de Thales de Azevedo146, o casa-
mento regulou a desigualdade (existente desde o início da criação) 
entre homem e mulher, dividindo poderes e atribuições e hierar-
quizando as relações homem-mulher. Cleci Favaro reafirma essa 

142	 PROST, Antoine. Fronteiras e espaços do privado. In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, George. 
História da vida privada: da primeira guerra a nossos dias. Tradução: Denise Bott-
mann. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 5 v. p. 77.

143	 Depoimento de Inês Garibaldi Giotti. Flores da Cunha, 14 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo 
mulheres sem voz). Anexo E.

144	 VALLE, Osmarilda dos Santos. A mulher na história: da dominação a emancipação. Re-
vista da FEBE – Mulher e feminismo. Brusque, n. 02, 1997. p. 159-160.

145	 PEDRO, Joana Maria. Mulheres do Sul. In: PRIORE, Mary Del (org.). História das mu-
lheres no Brasil. 3. ed. São Paulo: Contexto, 2000. p. 281.

146	 AZEVEDO, Thales de. As regras do namoro à antiga. São Paulo: Ática, 1986. p. 98.



55

ideia explicando que “o casamento cristão unia os sexos, mas não os 
igualava. Culpada pela queda da humanidade no pecado, a mulher 
deveria submeter-se ao homem e às dores do parto, como um casti-
go”.147 Diante disso, Georges Duby e Philippe Ariès, explicitaram que 

[…] o casamento é um modo de produção doméstico que se caracteriza pela 
extorsão de um trabalho gratuito de uma categoria da população, as esposas. 
O contrato de casamento constitui uma forma particular de contrato de tra-
balho, não explicitado como tal, pelo qual o marido se apropria da força de 
trabalho de sua esposa […].148

Conforme as autoras Heloisa Bergamaschi e Loraine Giron149, 
as próprias mulheres excluíram-se seguindo e admitindo o padrão 
que a sociedade patriarcal e católica da Região Colonial Italiana do 
Rio Grande do Sul ditava para elas. Mantinham a autoridade do 
“Parón” e, ao chamarem aquele que deveria ser o companheiro de 
patrão, colocavam-se como empregadas dele. Para essas “herdeiras 
de Eva”, era natural os homens estarem à frente dos negócios, o 
excepcional era ter que assumir essa função caso enviuvassem ou 
quando os maridos adoeciam. 

Segundo a agricultora Rita Mascarello Guareze, moradora 
da comunidade de Sete de Setembro, seria possível à mulher do 
interior “lidar com o mundo dos negócios”, no entanto as mulheres 
acabam “abrindo mão” desse poder em favor do marido. 

“E, hoje em dia, […] quando tem a venda da produção, os negócios, quem é 
que cuida mais?” Ele, ele. Eu só vou fazer o cadastro, essas coisas, pagar o 
sindicato… essas coisinhas. Se não, esses negócio de cantina, do vinho, é com 
ele. Eu até prefiro, porque é melhor que ele faça. “Então, a senhora concorda 
que é melhor que os homens cuidem dessa parte dos negócios?” Sim. Eu 
faço… eu ajudo, que nem, mas ele é “o Cabeça”, […]. Mas, se precisar… eu vou. 
Eu faço também… “Mas, se der para deixar para ele, é melhor?” É melhor, é 
bem melhor.150 

Em seu depoimento, Renata Bernardi Izéria, moradora do 
município de Nova Pádua (fora do local de estudo desta obra), mas 
nascida e criada no Travessão Carvalho, Flores da Cunha, confirmou 
o modelo que separava a mulher dos negócios: “‘Aí… ele [o pai] pedia 
147	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-

lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 55-56.

148	 VINCENT, Gerard. Uma história do segredo? In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, George. 
História da vida privada: da primeira guerra aos nossos dias. Tradução: Denise Bott-
mann. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. v. 5. p. 299-300.

149	 BERGAMASCHI, Heloisa Eberle; GIRON, Loraine Slomp. A força das mulheres pro-
prietárias: histórias de vida 1875/1975. Caxias do Sul: EDUCS, 1997. p. 121-122.

150	 Depoimento de Rita Maria Mascarello Guareze. Flores da Cunha, 22 jun. 2008. A.M.S.V. 
(Acervo mulheres sem voz). Anexo H.



56

opinião da tua mãe, então?’ Sim. ‘E, depois de casada, como é que 
ficou?’ Ah! Daí mudou… daí, que nem, aqui a última decisão é do 
marido. ‘Do marido?’ Do marido…”.151 Nesse sentido, Soihert definia a 
manutenção do modelo patriarcal a partir das atitudes das próprias 
protagonistas dessa história de opressão. Concluía ela que “a mulher, 
ao viver em função do outro, não tem projeto de vida própria; atuan-
do a serviço do patriarcado, sujeitando-se ao […] agente da história: 
o homem”.152

O sonho do casamento mostrou-se encantador apenas no início. 
Com o tempo, surgia a dura realidade, e em certos momentos iniciavam 
as desilusões quanto a esse “grande momento”. Inês Garibaldi Giotti 
falou sobre as expectativas que tinha do casamento desfazerem-se: 

[…] eu que gostava mais, assim. Eu… ele, assim com o tempo… A gente namo-
rou pouco… foram nem três anos. Daí, porque ele não se dava bem com o pai 
dele, lá embaixo, então ele queria que nós fôssemos morar pra cidade… ele me 
pediu em casamento. Daí a gente ia… já tinha uma casa alugada em Flores… 
Só que o Plínio tinha irmão que já mora em Flores. E ele é dono dessa terra 
que eu estou morando agora. Então ele disse assim: “Olha, Plínio, fica lá na 
colônia tu, que eu já… já que eu trabalho aqui… tu cuida do Adelino, que é o 
dono dessas terras, daí tu fica lá e tu cuida dele… e fica com a terra, que eu já 
tenho”. Porque quem ficasse com o Adelino, irmão do meu sogro, cuidar dele… 
ficava com a terra. […] Então acabamos casando, então. E eu naquela época era 
muito nova, dezenove anos. Sem experiência. Então fui indo, fui indo… fui 
aceitando tudo. Daí nós casamos… daí a gente teve que morar lá na sogra, né, 
porque aqui só tinha mato e a casa alugada lá em Flores, daí a gente não ia 
mais morar pra lá. A gente ficou morando sete meses lá na sogra. E, depois 
de sete meses… ele que não se dava bem lá com o pai… Os dois brigavam… daí 
acabamos que não deu mais certo… não deu mais pra ficar lá.153

Mesmo diante de mudanças ocorridas com as mulheres, no 
último quartel do século XX o casamento continuou tendo lugar 
de destaque em suas vidas. Desde o seu nascimento elas eram 
preparadas para contrair o matrimônio. Esse sagrado sacramento 
durante muito tempo foi sinônimo de “continuidade da casa dos 
pais, ao lado do sogro, da sogra, sem desejos, apenas obrigações”.154 
Das entrevistas realizadas, todas as depoentes moraram com os 
sogros, umas por mais, outras por menos tempo. Inclusive, Renata 
Bernardi Izéria, apesar de ser uma mulher jovem, aceitou dividir o 

151	 Depoimento de Renata Bernardi Izéria. Nova Pádua, 08 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo mu-
lheres sem voz). Anexo D.

152	 SOIHET, Rache. História das mulheres. In: CARDOSO, Ciro Flamarion; VAINFAS, Ro-
naldo. Domínios da história: ensaios e metodologia. Rio de Janeiro: Campus, 1997. p. 278.

153	 Depoimento de Inês Garibaldi Giotti. Flores da Cunha, 14 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo 
mulheres sem voz). Anexo E.

154	 Museu e Arquivo Histórico de Caxias do Sul. Ocorrências 13: Ritos 2. Caxias do Sul: 
1991.



57

lar com a sogra. “‘Você tem a sogra que mora com vocês?’ Sim. ‘Como 
é que vocês dividem, assim, as tarefas? Ela fica mais em casa ou ela 
vai mais pra colônia?’ Minha sogra fica mais em casa… quando é 
safra, assim, ela vem também… se não ela fica em casa”.155

Dominação Feminina: “poderes” do 
matriarcado

A situação da nora (recém-casada) quando se agregava à nova 
família era marcada pela exclusão, principalmente no passado. No 
entanto, os desentendimentos entre sogra-nora sempre foram muito 
frequentes, chegando à atualidade. 

A ligação da nora com o novo grupo familiar dava-se através 
do marido, que muitas vezes era também submetido à autoridade do 
patriarca. Entretanto, essas características não bastavam para que a 
jovem esposa se integrasse à família. 

Era necessário ter filhos (homens, de preferência) para san-
cionar o casamento, ou seja, cumprir com sua obrigação. Somente 
depois que os filhos nasciam é que a nora se tornava um membro 
efetivo da família, por causa dos laços de sangue. Mas, segundo 
as constatações da historiadora Cleci Favaro156, a vida das mulheres 
piorava após o nascimento dos filhos, porque a responsabilidade, os 
deveres e os desentendimentos com as cunhadas e a sogra aumenta-
vam. Para a matriarca, a nora grávida era uma ameaça ao seu “poder”, 
porque ocuparia o seu espaço assim que os filhos crescessem. 

A autora Maria Apparecida Silva apontava que “não se pode 
afirmar que as colonas eram absolutamente submissas. Em qualquer 
relação de dominação, há a manifestação do contra poder”.157 As ma-
tronas apropriaram-se desse “contra poder” ou “poder menor” para 
dominar as noras e até os filhos, na ausência dos maridos (morte, 
abandono, doenças, etc.). Isso se confirma através do depoimento de 

155	 Depoimento de Renata Bernardi Izéria. Nova Pádua, 08 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo mu-
lheres sem voz). Anexo D.

156	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região Co-
lonial Italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994 Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 340.

157	 SILVA, Maria Aparecida Moraes. De colona a boia-fria. In: PRIORE, Mary Del (org.). 
História das mulheres no Brasil. 3. ed. São Paulo: Contexto, 2000. p. 575.



58

Adiles Ferrarini Deboni, que vivenciou essa situação quando a sogra 
assumiu a liderança da família, com a morte do patriarca. 

“Dona Adiles… depois que a senhora casou, como tinha me dito, quem man-
dava era mais o nono […]. E, depois que ele faleceu… foi o marido da senhora 
que passou a controlar o dinheiro, os negócios?” Nem tanto, sabe? Porque a 
sogra… ela mantinha tudo muito na autoridade dela… de quere mandar, sabe? 
De ser na frente… sempre na frente. Tinha sempre que pedir para ela… assim, 
era difícil… de dirigir a casa. Acredita… nós sempre sofremos por isso. Porque 
quando se têm dois que manda… não dá certo. Daí era uma coisa assim… ela 
queria mandar e meu marido, que ele era só ele o homem da casa… ele poderia 
ter tomado a frente… Sempre tinha aquela coisa, sabe, depois não era nosso. E 
ela não passou pra nós a terra… até morrer. Ela não passou. Só ficou a parte do 
nono, que morreu antes. E a parte dela, depois de morrer, foi dividida… tudo 
de novo, agora. Acabou morrendo… mas não quis se desfazer… de mandar… 
sempre mandona. Ela era assim… e a família aqui sempre foi assim.158

Michelle Perrot também compartilha dessa visão, quando 
afirma haver certa impressão de existir uma espécie de equilíbrio, 
relativamente harmonioso, entre o homem e a mulher, em relação à 
esfera privada do lar. Em suma, a “mulher […] exercendo um contra 
poder eficaz”159, porém ressaltando que é no âmbito do “mundo pri-
vado”, jamais do público, que pertence, por excelência, ao masculino.

Depois disto, iniciava-se com a matrona (sogra) a disputa pelo 
poder doméstico que sempre existia nas grandes famílias. A autora 
Rachel Soihet, em sua obra, aponta que apenas a casa, a materni-
dade e a família eram os lugares definidos como possíveis para as 
mulheres. Assim, elas acabaram se unindo aos filhos, mesmo obe-
decendo a ordem vigente, mas isso “lhes garantiu, além do respaldo 
afetivo e material, o exercício, dentro de seu lar, de um poder e uma 
autoridade que raramente dispunham no restante da vida social”.160 
Segundo Favaro, a evidência da exclusão da recém-casada era muito 
clara, pois “a deixavam ‘de fora’ das ‘relações decisivas’ que ocorriam 
entre os membros efetivos da família de adoção”.161 A partir dessa 
constatação, o depoimento de Cerenita Stuani Mezomo, moradora 
da Linha Oitenta no interior de Flores da Cunha, confirma a influ-
ência da matrona na família, pois
158	 Depoimento de Adiles Ferrarini Deboni. Flores da Cunha, 06 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo 

mulheres sem voz). Anexo B.
159	 PERROT, Michelle. Figuras e papéis. In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, George. História da 

vida privada: da revolução francesa à primeira guerra mundial. Tradução: Denise Bott-
mann. São Paulo: Companhia das Letras, 1991. v. 4. p. 139.

160	 SOIHET, Rache. História das mulheres. In: CARDOSO, Ciro Flamarion; VAINFAS, Ro-
naldo. Domínios da história: ensaios e metodologia. Rio de Janeiro: Campus, 1997. p. 291.

161	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-
lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 182.



59

[…] a sogra era muito… Aquela era difícil mesmo. Pelo amor de Deus. Mas 
agora o sogro era uma pessoa muito boa. […] O problema dela era que ela 
quando bebia… ficava purgante. […] Aí ela mandava em tudo. Era ela quem 
mandava. […] mandava no marido dela, mandava no meu marido… mandava 
em tudo. […] E tinha que ser do jeito que ela queria.162

Quando moravam com a família do marido, as mulheres sen-
tiam-se estranhas, excluídas. Com a chegada dos filhos, passavam a 
pertencer à família, mas nunca era o mesmo sangue, o mesmo “jeito 
de agir”.

A tradição de morar com os pais do marido persistia no inte-
rior até que o filho tivesse condições de comprar terras ou em casos 
em que era o último a casar, como aconteceu com Renata Bernardi 
Izéria, que, mesmo se casando em 1997, acabou residindo com a sogra, 
pois o marido era o filho mais novo e herdeiro da propriedade.163 Em 
virtude desse costume mesmo os jovens casavam-se mais cedo, pois 
para eles era natural que a nora morasse com a sogra. 

Porém, na maioria dos casos, a convivência era muito difícil. 
As jovens esposas só começavam a viver depois que tivessem suas 
próprias casas. No caso de Rita Mascarello Guareze, por desenten-
dimentos muito frequentes, a solução encontrada foi dividir a casa 
e, principalmente, a construção de uma nova dependência para a 
cozinha, a marca da dominação da sogra sobre a nora. 

Nós moramos bastante tempo junto com os meus cunhados. E agora casaram, 
e a nona… Levaram ela. Ela veio morar em Flores da Cunha. “A senhora sabe 
me dizer… quantos anos morou junto com os nonos?” Com a nona, até que 
ela estava lá… vinte e dois anos. Assim, a gente fez cozinha separada. Junto 
a gente viveu bastante, que nem, tudo na mesma cozinha. “Então depois re-
solveram separar?” Aí fizemos a cozinha separada… “Ela ficou com a parte 
dela…?” E nós fizemos atrás. Aí ela ficou na frente. “Como é que era, assim, a 
relação da senhora com a sua sogra?” Bem… é que ela pensava muito naqueles 
de fora. “Dava mais razão aos filhos que tinham saído de casa?” Mais razão e 
valor aos de fora. Que nem, lá o Nildo tinha que dar tudo, no entender dela. 
“Para os outros filhos?” Sim. E o nono, que estava sempre doente… sempre 
cuidamos nós. “E, mesmo assim, ela não admitia essa ajuda?” É que a cabeça 
dela era meio complicada.164

No passado, existia a tradição de as noivas do interior não 
entrarem na casa do marido antes do casamento, então o enxoval 
era buscado pelo noivo antes do casamento. Nesse momento, as 

162	 Depoimento de Cerenita Stuani Mezomo. Flores da Cunha, 21 jun. 2008. A.M.S.V. 
(Acervo mulheres sem voz). Anexo G.

163	 Depoimento de Renata Bernardi Izéria. Nova Pádua, 08 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo mu-
lheres sem voz). Anexo D.

164	 Depoimento de Rita Mascarello Guareze. Flores da Cunha, 22 jun. 2008. A.M.S.V. 
(Acervo mulheres sem voz). Anexo H.



60

moças já estavam com o enxoval pronto, porque desde cedo as mães 
incentivavam a confecção das peças. 

As futuras cunhadas e a sogra arrumavam o quarto do novo 
casal com os pertences da noiva. Outro costume era de que, quando 
a nora chegasse à casa da sogra, deveria ser recebida pela matrona. 
Todos já saberiam como seria o relacionamento entre a matrona e a 
nora. Caso a sogra colocasse uma cadeira para ela descer do cavalo, 
era sinal de que estava sendo bem-aceita pela família. Atualmente, 
mesmo no interior esse costume caiu em desuso, porém as relações 
de aceitação ou não permaneceram.

Na Região Colonial Italiana do Rio Grande do Sul, após os 
estudos já realizados pela doutora Cleci Favaro, delineou-se o ideal 
de mulheres, e aquelas que se enquadravam nestas características 
eram disputadas: “trabalhar muito, comer pouco, economizar ao 
máximo, não ter qualquer vaidade e nenhuma ambição. Em suma 
(a mulher deveria) perder a identidade e a individualidade, visando 
agradar e ser aceita no grupo”.165

Enfim, as “herdeiras de Eva” foram as mulheres pioneiras que, 
como já foi afirmado, estavam limitadas ao ciclo maternidade-tra-
balho-família-igreja. As colonas eram submissas ao poder maior 
do homem e contentavam-se com o “poder inferior” que lhes era 
permitido. Assim perceberam-se as microrrelações de poder agindo 
no casamento e na família, dentro dos limites impostos pelas regras 
dos homens. 

Neste capítulo retomaram-se as evidências e explicações para 
a submissão feminina nas relações das mulheres da Região Colonial 
Italiana do Rio Grande do Sul. Buscou-se, no cotidiano, nas atitudes, 
nas palavras e na memória das atrizes dessa época, reconstruir uma 
história de dominação. De acordo com Priori, “não se trata apenas 
de fazer a história do cotidiano ou da vida privada, resgatando a sua 
evolução ou condição. […] Não se trata de discutir o espaço público 
em oposição ao privado, mas de tentar perceber qual a natureza do 
espaço que diferentes grupos sociais ocupam”.166

165	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-
lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 120.

166	 PRIORI, Mary Del. História do cotidiano e da vida privada. In: CARDOSO, Ciro Flama-
rion; VAINFAS, Ronaldo. Domínios da história: ensaios e metodologia. Rio de Janeiro: 



61

Mas não se pretendeu isolar a mulher como foi feito pela His-
tória até 1960 (quando o homem era o centro). Na verdade, o objetivo 
foi escrever a “história das mulheres como o estudo das relações 
entre homens e mulheres nos sistemas históricos de poderes, de 
maneira não descritiva e estática, mas problemática e dinâmica”.167 
Rachel Soihet168 relatou que a grande reviravolta da História nas 
últimas décadas teve uma estreita ligação com as temáticas en-
volvendo os grupos sociais. A partir de então, pluralizaram-se os 
objetos da investigação histórica, e, nesse bojo, as mulheres foram 
alçadas à condição de “objeto e sujeito” da História. 

Campus, 1997. p. 272.
167	 PEREIRA, Maria Apparecida Franco. Visitando a história das mulheres. Lumen, São 

Paulo, v. II, n. 5, p. 5-18, 1996. p. 15.
168	 SOIHET, Rachel. História das mulheres. In: CARDOSO, Ciro Flamarion; VAINFAS, Ro-

naldo. Domínios da história: ensaios e metodologia. Rio de Janeiro: Campus, 1997. p. 275.



62

Exclusão feminina

Pela perpetuação do modelo patriarcal e da posição mantida pela 
Igreja Católica, o sistema de exclusão do sexo feminino trans-

formou-se numa constante. Ainda hoje, principalmente no interior 
de localidades da Região Colonial Italiana do Rio Grande do Sul, 
esse costume prevalece. De acordo com o pensamento de Foucault, 
“em toda sociedade a produção do discurso é ao mesmo tempo con-
trolada, selecionada, organizada e redistribuída por certo número 
de procedimentos que têm por função conjurar seus poderes […]. 
Em uma sociedade como a nossa, conhecemos […] procedimentos de 
exclusão”.169

A própria postura familiar concentrou-se em fortalecer a 
exclusão das mulheres. Como “matrona”, a mulher mais velha encar-
regava-se de educar filhas e netas para a submissão. Cleci E. Favaro 
acreditava que elas tinham a responsabilidade “pela reprodução da 
força de trabalho imprescindível ao desenvolvimento das comunida-
des imigrantes, tolhidas […] em seus objetivos pessoais em benefício 
do grupo familiar”.170 Segundo a visão de Castan, 

[…] a mulher dessas sociedades se vê confinada ao lar. Com certeza e de modo 
geral, é excluída dos papéis públicos e das responsabilidades exteriores (po-
líticas, administrativas, municipais, corporativas). […] Pois sua ocupação é 
prioritariamente doméstica; o cenário: a casa; sua vocação: encarnar a imagem 
de esposa e mãe, arraigada pela Igreja e pela sociedade civil.171

As mulheres deveriam cuidar dos afazeres domésticos, parti-
cipar dos processos de plantação e colheita e aceitar, por exemplo, 

169	 FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradução: Laura Fraga de Almeida Sam-
paio. 10. ed. São Paulo: Loyola, 2004. p. 08-09.

170	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-
lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 28.

171	 CASTAN, Nicole. O público e o particular. In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, George. Histó-
ria da vida privada: da renascença ao século das luzes. Tradução: Hildegart Fest. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1991. 3 v. p. 417.



63

a distribuição desigual de bens e do trabalho. Na hora da partilha, 
os rapazes ficavam com as terras e as moças levavam os “trapos de 
pano”, ou seja, o “dote”. 

Quando se casava e saía da casa paterna, a filha não tinha direito 
algum sobre a herança, todos os bens da família deviam permanecer 
sob o controle dos homens, ou seja, “só podiam ser transmitidos 
de varão a varão”.172 Isso ocorria porque “supunha-se que as filhas 
teriam a terra através do casamento”173, com um homem responsável 
por elas e administrador de sua própria colônia (propriedade rural). 
Nesse sentido, a justificativa utilizada para legitimar a exclusão das 
mulheres transparece no artigo do jornal Correio Riograndense: 

Dois pesos, duas medidas; trabalho igual. Mas como dar às filhas uma colônia 
de terra, se de acordo com o ideário, elas sequer sabiam dirigir a si próprias? 
A mentalidade vigente ultrapassava os estreitos laços da família, encontrando 
até mesmo nas pessoas mais esclarecidas do grupo a confirmação dos este-
reótipos […].174

Foram raras as moças, no passado, que não precisavam esfor-
çar-se para arrumar o “único bem” que levariam da casa paterna, o 
seu enxoval, junto com a máquina de costura que seria muito útil 
na futura vida de dona de casa. Bordavam, faziam crochê e tricô, 
pintavam. Na colônia, a mãe e a filha trabalhavam muito para lucrar 
e conseguir adquirir os panos e linhas. Todas as filhas ganhavam a 
mesma quantia, apenas o necessário, sem detalhes ou panos finos. O 
único elemento decorativo era o crochê, feito à noite. De acordo com 
Loraine S. Giron e Heloísa E. Bergamaschi, “o nascimento de uma 
filha, além de ser considerado um ônus para a produção agrícola, era 
o início de uma vida de trabalho. Tanto a filha como a mãe deveria 
dobrar suas atividades para fazer frente às despesas com o dote e o 
enxoval quando a moça estivesse na idade de casar”.175

Essa tendência era amplamente utilizada na Região Colonial 
Italiana, principalmente no interior, apesar de algumas mudanças 
que aplacaram a rusticidade das partilhas. Porém, para Claudino 
Boscatto, esses ranços do passado ainda podem ser encontrados 

172	 MACHADO, Maria Abel. Mulheres sem rosto: operárias de Caxias do Sul – 1900/1950. 
Caxias do Sul: Maneco, 1998. p. 79.

173	 GIRON, Loraine Slomp; BERGAMASCHI, Heloisa Eberle. Mulheres proprietárias: 
histórias de vida – 1875 – 1975. Caxias do Sul: UCS, 1997. p. 23.

174	 CORREIO RIOGRANDENSE, Caxias do Sul, ano 88, n. 4477, 15 mai. 1996, p. 06. 
175	 GIRON, Loraine Slomp; BERGAMASCHI, Heloisa Eberle. Mulheres proprietárias: 

histórias de vida – 1875/1975. Caxias do Sul: EDUCS, 1997.



64

com facilidade. Ele ressalta que o “sistema de discriminação da 
filha mulher, em matéria de aquinhoamento de bens de herança, 
infelizmente persiste até os dias de hoje, especialmente nas famílias 
menos esclarecidas”.176

As relações familiares baseavam-se nos mesmos moldes que 
existiam na Itália, onde havia pouca terra para ser dividida entre os 
vários herdeiros, no entanto o fato não se justifica, porque no início 
da colonização havia muita terra, e mesmo assim só os homens a 
recebiam. Esse modelo, para Thales de Azevedo, originou-se através 
da 

[…] ideia de que os proprietários rurais destinam a sua terra e mesmo a uni-
versalidade de seus bens unicamente aos filhos varões; […] o colono sempre 
procura ajudar muito aos filhos; as filhas são enganadas ou menos beneficia-
das. Essa é, entretanto, uma interpretação preconceituosa de velhos padrões 
trazidos da Europa. Segundo esses padrões, a terra de que o agricultor tira o 
sustento de sua família é um patrimônio alienável da sua linhagem ou de sua 
família-tronco, devendo persistir indivisa e com a mesma função econômica 
e social em poder do descendente capaz de o suceder, nesse papel. Esse papel 
e o correspondente status são tradicionalmente masculinos como parte dos 
atributos de chefe de família e o Cabeça do casal […].177

Indubitavelmente, a questão da partilha foi mais um mecanis-
mo criado pelo sistema patriarcal para manter sua dominação sobre 
as mulheres. A solução deveria ser o pagamento em dinheiro “da 
parte” que caberia às moças, pois “o dote” e o enxoval não serviam 
para compensar todo o esforço que elas empreenderam para o bem-
-estar da família durante anos. 

Sempre havia a preocupação do pai (“Chefe”) com a manutenção 
dos bens móveis e imóveis para deixar aos filhos. As filhas traba-
lhavam tanto quanto ou mais do que os homens, mas não podiam 
nunca gastar dinheiro, nem para prosseguir os estudos. Para De Boni 
e Costa, “a divisão dos trabalhos mostra a posição do homem e da 
mulher na família, bem como o sentido de primazia do homem e a 
subordinação da mulher”.178 

Em relação ao modelo de exclusão da mulher, Alice Gasperin179 
relatou, em sua obra, que as moças nunca eram chamadas para tomar 
176	 BOSCATTO, Claudino Antonio. Memórias de um neto de imigrantes italianos: pio-

neiros de Nova Trento. Flores da Cunha: O Florense, 1994, p. 44.
177	 AZEVEDO, Thales de. Italianos e gaúchos: os anos pioneiros da colonização italiana no 

Rio Grande do Sul. 2. ed. Rio de Janeiro: Livraria Editora Cátedra Ltda., 1982. 
178	 DE BONI, Luis Alberto; COSTA, Rovílio. Os italianos no Rio Grande do Sul. 3. ed. 

Porto Alegre: EST; Caxias do Sul: EDUCS, 1984. p. 149. p. 277.
179	 GASPERIN, Alice. Lembranças da colônia. Porto Alegre: EST, 2000. p. 331.



65

parte ou expor suas opiniões nas decisões sobre os trabalhos de casa. 
Era costume que as mulheres não se “metessem” nos assuntos dos 
homens e fizessem tudo o que lhes mandavam. Ainda, elas tinham 
consciência da ausência de direitos, talvez por isso não existissem 
questionamentos quanto à questão da partilha.

Apesar das dores, preocupações, tarefas e responsabilidades 
que advinham da maternidade e do trabalho, as mulheres susten-
taram nesses dois elementos o seu “poder doméstico” (chamado de 
inferior e interior). Este “poder” foi visto por Cleci Favaro180 como 
recompensa pelas perdas das heranças e direito de propriedade. 

Outra forma de exclusão das mulheres era negar-lhes a 
acessibilidade à educação. Até mesmo a Igreja Católica reforçava 
essa dominação masculina ao não propor outro caminho para as 
mulheres. Segundo Cleci Favaro, “a leitura e, mais do que ela, a 
escrita eram – em certas regiões ainda o são – domínios proibidos. 
A educação laica ou religiosa nunca visou que esse ser emergisse 
do limbo intelectual a que foi destinado. Os diários íntimos que 
sobreviveram à fúria destruidora […] o confirmam”.181

Enfim, existia um grande aparato institucional responsável 
por perpetuar essa estrutura, inclusive com a participação da pró-
pria escola. A partir disso, foi apontado no jornal O Florense que 
era uma

[…] habilidade da escola em ocultar no contexto escolar, às vezes de forma 
inconsciente, os interesses da classe dominante. A educação é eminente e 
não apenas pelo bem de uma parcela da sociedade. Entretanto, na prática, a 
escola luta com dificuldades para se libertar dos controles diretos e indiretos 
ainda hoje […].182

Naturalmente, para a sociedade colonial, as mulheres não pre-
cisavam de muito estudo, porque suas atividades principais eram 
dar à luz, educar os filhos, alimentar e vestir a família e obedecer ao 
marido. Nas horas vagas, deveriam saber bordar, costurar, remendar 
e fazer tranças de palha. “À medida que a mulher ficava excluída 

180	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-
lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 16-17.

181	 FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região co-
lonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em História) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1994. p. 03.

182	 O FLORENSE, Flores da Cunha, ano 01, n. 06, 10 fev. 1986, p. 13.



66

da escola, era mais fácil manter o domínio da família e a própria 
submissão da mulher”.183 

Assim, o senso comum da época revelava que para as mulheres 
não havia a necessidade de instrução. Isso se baseava na visão ex-
cludente do patriarcalismo, pois os rapazes podiam tranquilamente 
seguir seus estudos, caso as famílias dispusessem de recursos para 
investir na educação. Algumas mulheres perceberam essa diferen-
ciação, e disso resultaram mágoas retratadas em desabafos por 
terem interrompido os estudos. Em contrapartida, algumas moças 
não apresentavam interesse nos estudos, como apontou De Boni: “é 
perceptível a indiferença pelo estudo […], especialmente nas donze-
las”.184 No momento em que elas iniciavam o namoro, caso alguma 
estivesse na escola, esta era imediatamente abandonada. Essa rea-
lidade ainda se mantém nas comunidades do interior, como afirma 
Renata Bernardi Izéria, em seu depoimento: “Arranjei namorado e… 
e eu também não tinha tanto interesse em continuar [os estudos], 
então eu parei”.185

Muitas vezes, as responsabilidades com o cuidado dispensado 
aos irmãos menores foram a motivação para o abandono dos estu-
dos, como aponta Adiles Ferrarini Deboni. Em seu depoimento, ela 
deixa transparecer ressentimentos por ter abandonado a escola e 
não ter retornado. 

Tinha que ficar em casa para cuidar, eu me lembro muito bem, eu tinha sete 
anos, seis para sete anos, e ficava responsável de criança recém-nascida. Tinha, 
que nem, por exemplo, o Serginho e o Pedro, que eram bem pequenos, bem 
pequenininhos. Daí me deixavam em casa de responsável, ficava responsável 
de cuidar… Acho que tinha o anjo da guarda mesmo que ajudava, porque… 
“Era uma criança cuidando de outras crianças…” E minha mãe, também ela 
se obrigava porque tinha que ir trabalhar na colônia. Principalmente quando 
eram bem pequenos… quem que ia trabalhar? Pra sustentar a casa, sustentar 
para ter comida… e, assim, ia ensinando pra nós como que ia fazer… tinha 
que se botar na cabeça de ser bem responsável, desde pequeno. “E a senhora 
chegou a ir pra escola? Quanto tempo?” Pouco, pouco tempo… foi, acho que, 
três a quatro anos, é, depois parei. Não me lembro bem… mas acho que até 
uns dez anos, acho. Não me lembro bem, bem, quantos anos eu tinha quan-
do parei. Tinha o terceiro ano… passei para o terceiro ano e parei. Eu tinha 
passado, mas parei… porque não dava mais… por que quem é que ficava em 
casa, assim? Já tinha que ficar e ajudar… Não tinha meios… não tinha. E, 

183	 VECCHIA, Marisa Formolo Dalla; HERÉDIA, Vânia B. Merlotti; RAMOS, Felisbela. 
Retratos de um saber: 100 anos de história da rede municipal de ensino em Caxias do 
Sul. Porto Alegre: EST, 1998. p. 107.

184	 DE BONI, Luís Antonio. A Itália e o Rio Grande do Sul IV: relatório de autorida-
des italianas sobre a colonização em terras gaúchas. Porto Alegre: EST; Caxias do Sul: 
EDUCS, 1983. p. 56.

185	 Depoimento de Renata Bernardi Izéria. Nova Pádua, 08 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo mu-
lheres sem voz). Anexo D.



67

trabalhar pra se sustentar… não tinha meios e nada, sabe, e como que tu ia 
fazer? Ou era morrer de fome ou se sustentar. Enfim, os mais novos, até que 
eles estudaram depois, que nem os últimos… E, que nem depois, mais tarde, 
eu podia ter saído… estudar com as freiras, quando estavam maiorzinhos, as 
crianças… mas, sabe como que é, acabou que eu fui ficando e ficando. Os mais 
pequenos foram indo para os colégios dos padres, das freiras e quem ficava… 
ficava. Não tinha colégio, que nem agora, não era fácil.186 

Cerenita Stuani Mezomo nunca teve a oportunidade de ir à 
escola diante do compromisso de trabalhar, a fim de auxiliar os pais. 
“É… não deu para estudar, porque tinha que trabalhar e daí não 
deu para estudar. ‘A senhora cuidava dos irmãos menores, também?’ 
Sim. ‘Tinha quantos irmãos para cuidar?’ Acho que eram uns oito. 
É… era… era uma tropa.”187 Isso se justifica, “uma vez que as crianças 
auxiliavam no plantio e na colheita, sendo indispensáveis como 
mão de obra familiar. Perder os filhos para a escola significava certo 
prejuízo para as famílias que atribuíam valores distintos para a 
educação em confronto com as necessidades econômicas”.188

Já os meninos deveriam saber ler, escrever e contar bem, 
porque cuidariam dos negócios da família. E, com isso, segundo 
a historiadora Loraine, “a menina ficava condenada à ignorância. 
Da ignorância para a submissão, a distância não era grande. Ao 
saber ler, fazer contas, o homem afirmava sua superioridade sobre a 
esposa ignorante e filhas, que mantinha na ignorância”.189

O aprendizado das crianças iniciava-se sempre na família a 
partir do exemplo do pai, da mãe e dos irmãos mais velhos. Logo, 
elas aprendiam que quem mandava era o pai, e por esse motivo 
deviam-lhe obediência. Como a autoridade paterna era muito forte, 
suas ordens tornavam-se “leis”. A desobediência geralmente era 
punida com castigos físicos, por isso poucos se atreviam a desacatar 
as ordens do pai (ele nunca pedia, sempre mandava). Diante de 
tanto poder que o pai acumulava, tornava-se extremamente difícil 
contestá-lo. 

186	 Depoimento de Adiles Ferrarini Deboni. Flores da Cunha, 06 jun. 2008. A.M.S.V. (Acervo 
mulheres sem voz). Anexo B.

187	 Depoimento de Cerenita Stuani Mezomo. Flores da Cunha, 21 jun. 2008. A.M.S.V. 
(Acervo mulheres sem voz). Anexo G.

188	 VECCHIA, Marisa Formolo Dalla; HERÉDIA, Vânia B. Merlotti; RAMOS, Felisbela. 
Retratos de um saber: 100 anos de história da rede municipal de ensino em Caxias do 
Sul. Porto Alegre: EST, 1998. p. 93.

189	 GIRON, Loraine Slomp. Produção e reprodução: a mulher e o trabalho na região colo-
nial italiana do Rio Grande do Sul. Caxias do Sul: UCS, 1992. (Caderno de Pesquisa). p. 26.
CASTRO, Dinorah d’A. Berbert de. Cartas sobre a educação de Cora. In: AZEVEDO, 
Thales. As regras do namoro à antiga. São Paulo: Ática, 1986. p. 67-68.



68

Quando algum fato desagradava ao “Chefe” da casa, não havia 
necessidade de muitas palavras, apenas um “olhar” já era o sufi-
ciente… Portanto, analisando a questão da obediência dos filhos, 
percebeu-se que, na realidade, não era respeito que eles tinham pelos 
pais, mas medo. Além disso, a interferência educacional primava por 
esse tipo de comportamento. Na realidade, 

[…] a obediência estava presente na escola como um valor tradicional já vi-
venciado, caracterizando-se por uma submissão cega aos pais, aos mestres, à 
Igreja, aos superiores e aos mais velhos. […] os próprios pais reconheciam a 
obediência como um valor e um instrumento necessário para a formação do 
filho, dentro do quadro de suas expectativas.190

Quando prevalecia o poder patriarcal absoluto, as mulheres 
acatavam o modo de vida do marido, do pai ou dos irmãos e anu-
lavam-se. Isso porque não tiveram educação suficiente para refletir 
sobre o passado e o presente em que estavam inseridas.

Se a tradição pudesse se aproximar da igualdade jurídica e do 
acesso ao poder de decisão às mulheres, haveria um distanciamento 
do autoritarismo e da superioridade masculina. Mas, indubitavel-
mente, para se alcançar esse equilíbrio haveria a necessidade de uma 
reestruturação e da tentativa de construir uma história diferente. 
O único meio para alcançar essa meta seria o acesso irrestrito à 
educação, para compreender os problemas causados pelas condutas 
herdadas pela tradição.

Algumas mulheres, no entanto, foram gradativamente toman-
do consciência das injustiças e das relações de poder que permeavam 
sua vida. Esse passo foi importante para que elas reivindicassem e 
garantissem seu espaço na História, nas décadas seguintes. Logo, 
torna-se válido ressaltar que certas mulheres reconheceram seu 
papel e passaram a lutar pela superação da extrema dominação 
patriarcalista. As precursoras que conseguiram ter acesso aos esta-
belecimentos de ensino serviram de exemplo para o reconhecimento 
do papel e da importância da mulher.

190	 VECCHIA, Marisa Formolo Dalla; HERÉDIA, Vânia B. Merlotti; RAMOS, Felisbela. 
Retratos de um saber: 100 anos de história da rede municipal de ensino em Caxias do 
Sul. Porto Alegre: EST, 1998. p. 177.



69

Conclusão

No decorrer desta obra, a influência exercida pelo patriarcalismo 
no interior de Flores da Cunha, no último quartel do século XX, 

foi desvelada e acabou por trazer à tona antigos “ranços” da tradição 
herdada dos imigrantes italianos. Assim, pôde-se traçar aspectos 
característicos das relações vivenciadas, nessa época, entre o poder 
do “Chefe da casa” e a submissão das mulheres (esposas e filhas). 
Foram desvendadas inúmeras circunstâncias que comprovaram a 
permanência do poder absoluto dos homens através da hegemonia 
das formas de pensar, agir e decidir do sexo masculino.

Na colônia, constatou-se que ainda é costume seguir o código 
de conduta moldado pelos antepassados, em que as características 
patriarcais persistiam incentivadas pelo poder da Igreja. A religiosi-
dade e o respeito às tradições foram os elementos mais considerados 
para a manutenção do poder patriarcal nas comunidades do interior 
de Flores da Cunha, onde as mulheres permaneciam “sem voz” ativa 
sobre as grandes decisões, inclusive na família.

Ainda, transpareceram claras evidências da sujeição e omissão 
da mulher frente ao poder do homem. Não havia disputa pelo poder, 
mas resignação com as “migalhas” de autoridade (“poderes”) que 
elas exerciam dentro das quatro paredes, enquanto o marido não 
estivesse em casa ou até mesmo em sua ausência total (falecimento). 
O inconsciente feminino demonstrava o horror àquela situação em 
desabafos momentâneos, porém, ao mesmo tempo, as mulheres 
diziam-se recompensadas por terem conseguido criar os filhos. 

Assim, constatou-se a grande força da ideologia cristã na 
mentalidade do interior, que traduzia os termos mãe e mulher 
como sofrimento em favor da família. Na maioria das vezes, essas 
mulheres esconderam-se e silenciaram-se sob o argumento de que 



70

não haviam estudado ou eram consideradas incapazes, ou, ainda, 
disseram que “preferiam” deixar nas “mãos dos maridos” as decisões 
sobre os negócios. Isto porque eram eles quem participavam da so-
ciedade, atuando como os agentes responsáveis pelas propriedades. 
No entanto, o trabalho e as obrigações ficavam a cargo do “sexo 
frágil”. A mulher trabalhava (e ainda trabalha) lado a lado com o 
homem, incessantemente, tanto na roça como no cuidado com a 
casa e os filhos. As mulheres fazem parte da população economica-
mente ativa, mas sua mão de obra continua desvalorizada por ser 
considerada mais “fraca”. 

A educação das filhas nem sempre mereceu importância ou 
incentivo. A ignorância tornou-se uma parceira muito forte na 
manutenção do poder de apenas uma das partes – no caso, da mas-
culina. Nesse sentido, seguem-se até hoje as normas patriarcais, o 
“Chefe” fala e sempre tem razão, porque, enfim, acredita-se que ele 
é, como antigamente, superior, ou seja, aquele que tem a decisão 
final…

Logo, a mulher aceitava o cotidiano e mantinha o comporta-
mento definido como masculino quando tinha a oportunidade de 
tomar as decisões. Ela tornava-se mera reprodutora dos costumes 
patriarcais, exercendo o controle e a injustiça das relações sobre as 
moças da família. Os rapazes também continuavam a ser os privile-
giados quanto ao acesso à educação e ao direito de herança sobre a 
propriedade rural.

Mesmo com o passar do tempo e as melhorias que o progresso 
trouxe para o interior do município de Flores da Cunha, o modelo 
patriarcal continua sendo amplamente utilizado. Poucos foram 
aqueles que vislumbraram a dominação do sexo masculino, estrei-
tamente interligado às tradições, e tiveram coragem de amenizar as 
relações de poder que relegaram as mulheres ao “silêncio”. 

Porém, algumas “corajosas”, provavelmente, não aceitaram a 
situação de dominação e passaram a participar efetivamente das 
decisões acerca de suas vidas. Mulheres que utilizaram o “poder de 
sua voz” para conquistar sua posição, seus direitos. Essa questão, 
que implica uma série de outras, poderá ser tema de investigação 
para outros projetos com foco em buscar o elo com o passado, assim 



71

como foi feito, porque a vida e a História não param, e há sempre o 
que buscar, o que esclarecer, o que reconstruir…



72

Bibliografia

ADAMI, João Spadari. História de Caxias do Sul: 1864-1970. Caxias do Sul: São 
Miguel, 1962. 

ALBERTI, Verena. História Oral: experiência do Cpdoc. Rio de Janeiro: Centro de 
pesquisa e documentação de história contemporânea do Brasil, 1989.

ANTUNES, Duminiense Paranhos. Documentário histórico do Município de 
Caxias do Sul 1875-1950. Comemorativo do 75o Aniversário da Colonização. 
Caxias do Sul; São Leopoldo: Artes Gráfica, Comércio e Indústria S.A., 1950.

AZEVEDO, Thales de. As regras do namoro à antiga. São Paulo: Ática, 1986.

AZEVEDO, Thales de. Italianos e gaúchos: anos pioneiros da colonização italiano 
no Rio Grande do Sul. 2. ed. Rio de Janeiro: Livraria e editora Cátedra Ltda., 1982.

BARTHÉLEMY, Dominique. In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, George. História da 
vida privada: da Europa feudal à renascença. Tradução: Maria Lucia Machado. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1990. 2 v. 

BATTISTEL, Arlindo Itacir; COSTA, Rovílio. Assim vivem os italianos: vida, 
história, cantos, comidas e estórias. Porto Alegre: Escola Superior de Teologia de 
São Lourenço de Brindes; EDUCS, 1982.

BATTISTEL, Arlindo Itacir; COSTA, Rovílio. Assim vivem os italianos: religião, 
música, trabalho e lazer. Porto Alegre: EST; Caxias do Sul: EDUCS, 1983.

BATTISTEL, Arlindo Itacir; COSTA, Rovílio. Assim vivem os italianos: vida, 
história, cantos, comidas e estórias. Porto Alegre: Escola Superior de Teologia de 
São Lourenço de Brindes; EDUCS, 2004.

BERGAMASCHI, Heloisa Eberle; GIRON, Loraine Slomp. A força das mulheres 
proprietárias: histórias de vida – 1875/1975. Caxias do Sul: EDUCS, 1997.

BERTASSO, Henrique D’Avila; LIMA, Mário de Almeida (org.). Álbum 
comemorativo do 75º aniversário da colonização italiana no Rio Grande do 
Sul: órgão oficial da Festa da Uva e Exposição Agroindustrial – 1950. Porto Alegre: 
Revista do Globo S.A., 1950.

BOFF, Leonardo. O rosto materno de Deus. In: LOPEZ, Luiz Roberto. História da 
Inquisição. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1993.

BOSCATTO, Claudino Antonio. Memórias de um neto de imigrantes 
italianos: pioneiros de Nova Trento. Flores da Cunha: O Florense, 1994.

CASTAN, Nicole. O público e o particular. In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, George. 
História da vida privada: da renascença ao século das luzes. Tradução: Hildegart 
Fest. São Paulo: Companhia das Letras, 1991. 3 v.



73

CASTRO, Dinorah d’A. Berbert de. Cartas sobre a educação de Cora. In: AZEVEDO, 
Thales. As regras do namoro à antiga. São Paulo: Ática, 1986.

CORREIO RIOGRANDENSE, Caxias do Sul. 1942 a 1996.

COSTA, Rovílio. Imigração italiana no Rio Grande do Sul. Porto Alegre: EST; 
Caxias do Sul: EDUCS, [198?]. 

COSTA, Rovílio; DE BONI, Luís Alberto. Os capuchinhos do Rio Grande do 
Sul. Porto Alegre: EST; Caxias do Sul: EDUCS, 1996.

DALLA COSTA. História das Fraternidades. In: COSTA, Rovílio; DE BONI, Luís 
Alberto. Os capuchinhos do Rio Grande do Sul. Porto Alegre: EST; Caxias do 
Sul: EDUCS, 1996.

DE BONI, Luís Alberto; COSTA, Rovílio. Os italianos no Rio Grande do Sul. 
3. ed. Porto Alegre: Escola Superior de Teologia São Lourenço de Brindes; UCS; 
Correio Riograndense, 1984.

DE BONI, Luís Alberto. O catolicismo da imigração: do triunfo à crise. In: 
DACANAL, José H. Rio Grande do Sul: imigração e colonização. Porto Alegre: 
Mercado Aberto, 1980. 

DE BONI, Luís Alberto. A Itália e o Rio Grande do Sul IV: relatório de 
autoridades italianas sobre a colonização em terras gaúchas. Porto Alegre: EST; 
Caxias do Sul: EDUCS, 1983.

DUBY, Georges. Eva e os padres: damas do século XII. Tradução: Maria Lucia 
Machado. São Paulo: Companhia das Letras, 2001.

ENGELS, F. A origem da família, da propriedade privada e do Estado. 16. ed. 
Tradução: Leandro Konder. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. p. 61. 

FAVARO, Cleci Eulália. Imagens femininas: contradições, ambivalências – Região 
colonial italiana do Rio Grande do Sul – 1875 a 1950. 1994. Tese (Doutorado em 
História) – Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 
1994.

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradução: Laura Fraga de Almeida 
Sampaio. 10. ed. São Paulo: Loyola, 2004.

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade: o cuidado de si. Tradução: Maria 
Thereza da Costa Albuquerque. 4. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1985. 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade: o uso dos prazeres. Tradução: 
Maria Thereza da Costa Albuquerque. 10. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1984.

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Tradução: Roberto Machado. 13. ed. 
Rio de Janeiro: Graal, 1979.

GASPERIN, Alice. Lembranças da colônia. Porto Alegre: EST, 2000.

GIRON, Loraine Slomp. As sombras do Littorio: o fascismo no Rio Grande do 
Sul. Porto Alegre: Parlenda, 1994.

GIRON, Loraine Slomp. In: OCORRÊNCIAS 16. “Outras mulheres”. Museu e 
Arquivo Histórico João Spadari Adami, julho 1998.

GIRON, Loraine Slomp. Produção e reprodução: a mulher e o trabalho na 
região colonial italiana do Rio Grande do Sul. Caxias do Sul: UCS, 1992. (Caderno de 
Pesquisa).



74

GIRON, Loraine Slomp; BERGAMASCHI, Heloisa Eberle. Mulheres 
proprietárias: histórias de vida – 1875/1975. Caxias do Sul: EDUCS, 1997. 

HUNT, Lynn. Revolução francesa e vida privada. In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, 
George. História da vida privada: da revolução francesa à primeira guerra 
mundial. Tradução: Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 1991. 4 v. 

LUNARDI, Ivana. Histórias e memórias de Flores da Cunha: para conhecer, 
amar, rir e chorar. Porto Alegre: Evangraf, 1999.

MACHADO, Maria Abel. Mulheres sem rosto: operárias de Caxias do Sul – 
1900/1950. Caxias do Sul: Maneco, 1998.

MURARO, Rose Mari. A mulher do terceiro milênio. In: MACHADO, Maria Abel. 
Mulheres sem rosto: operárias de Caxias do Sul/1900-1950. Caxias do Sul: Maneco, 
1998. 

MURARO, Rose Mari. História e feitiçaria. In: LOPEZ, Luiz Roberto. História da 
inquisição. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1993.

MUSEU E ARQUIVO HISTÓRICO DE CAXIAS DO SUL. Ocorrências 13: Ritos 
2. Caxias do Sul: 1991.

O FLORENSE. Flores da Cunha: 1986 a 1987.

O MOMENTO. Caxias do Sul: 1936 e 1946.

ORTIZ, Renato. Mundialização: saberes e crenças. São Paulo: Brasiliense, 2006.

PEDRO, Joana Maria. Mulheres do Sul. In: PRIORE, Mary Del (org.). História 
das mulheres no Brasil. 3. ed. São Paulo: Contexto, 2000. 

PEREIRA, Maria Apparecida Franco. Visitando a história das mulheres. Lumen, 
São Paulo, v. II, n. 5, p. 5-18, 1996.

PERROT, Michelle. Figuras e papéis. In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, George. História 
da vida privada: da revolução francesa à primeira guerra mundial. Tradução: 
Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 1991. 4 v.

PERROT, Michelle. Os excluídos: operários, mulheres e prisioneiros. Tradução: 
Denise Bottmann. 2. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.

PRIORI, Mary Del. História do cotidiano e da vida privada. In: CARDOSO, Ciro 
Flamarion; VAINFAS, Ronaldo. Domínios da história: ensaios e metodologia. 
Rio de Janeiro: Campus, 1997.

PROST, Antoine. Fronteiras e espaços do privado. In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, 
George. História da vida privada: da primeira guerra a nossos dias. Tradução: 
Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 5 v. 

REIS, José Carlos. Escola de Annales: a inovação em História. São Paulo: Paz e 
Terra, 2000. 

SILVA, Maria Aparecida Moraes. Da colona a bóia-fria. In: PRIORE, Maria Del 
(org.). História das mulheres no Brasil. 3. ed. São Paulo: Contexto, 2000. 

SOIHET, Rache. História das mulheres. In: CARDOSO, Ciro Flamarion; VAINFAS, 
Ronaldo. Domínios da história: ensaios e metodologia. Rio de Janeiro: Campus, 
1997. 

TAMANINI, Marlene. Doméstico: produto da história e efeitos do discurso. 
Revista da FEBE – Mulher e feminismo, Santa Catarina, n. 02, p. 147, 1997.



75

VALLE, Osmarilda dos Santos. A mulher na história: da dominação a emancipação. 
Revista da FEBE – Mulher e feminismo, Santa Catarina, n. 02, p. 161, 1997.

VECCHIA, Marisa Formolo Dalla; HERÉDIA, Vânia B. Merlotti; RAMOS, 
Felisbela. Retratos de um saber: 100 anos de história da rede municipal de ensino 
em Caxias do Sul. Porto Alegre: EST, 1998.

VINCENT, Gerard. Uma história do segredo? In: ARIÈS, Phillipe; DUBY, George. 
História da vida privada: da primeira guerra aos nossos dias. Tradução: Denise 
Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 5 v.

WEBBER, Max. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia 
compreensiva. Tradução: Regis Barbosa e Keren E. Barbosa. 3. ed. Brasília: Editora 
da Universidade de Brasília, 1994.



76

Anexo A
Depoimento191 de  

Frei Raimundo Costella
Declaração de cedência do depoimento

1ª Entrevista
Entrevistado(a): Frei Raimundo Costella
Entrevistadora: Fernanda Ferrarini
Data: 03/06/2008
Local: Flores da Cunha
Projeto: Mulheres sem voz

F:� Fernanda Ferrarini
R:� Frei Raimundo Costella

F:� “Hoje, dia três de junho de dois mil e oito, eu, Fernanda Ferrarini, 
estou aqui em Flores da Cunha entrevistando o Frei Raimundo 
Costella.”
F:� “Bom dia, Frei.”

R:� “Bom dia.”

F:� “Frei, eu gostaria de saber o nome completo do senhor.”

R:� “O nome religioso… eu me chamo Frei Raimundo Costella. 
No nome civil, eu seria Rovídio José Costella.”

F:� “Aham.”
191	 As alterações feitas nos anexos e nas citações diretas referentes a eles se reservaram a 

possíveis erros de digitação, para mandar a fidelidade das falas orais.



77

F:� “Qual é a idade do senhor?”

R:� “Setenta e cinco anos.”

F:� “Onde foi que o senhor nasceu?”

R:� “Eu nasci em Tapejara, Rio Grande do Sul.”

F:� “Ah… O nome dos pais do senhor?”

R:� “O pai era Davi Costella e a mãe Maria Rovani Costella, 
já falecidos.”

F:� “Já falecidos…”
F:� “E, não sei se o senhor poderia falar um pouquinho, como foi a 
decisão de se tornar sacerdote?”

R:� “Eu já tinha um irmão, que já havia saído de casa para ser 
religioso… para ser capuchinho missionário. E eu, um dia, 
disse para a mãe que também queria… ser missionário. E a 
mãe disse que eu não deveria escolher esta carreira porque 
era difícil… mas eu, assim mesmo, sustentei e disse pra ela, 
aos doze anos… aos meus doze anos… disse para ela que eu 
também queria ir… e insisti. Ela depois falou com o pai. E 
então o pai também diz:� ‘Olha, já que temos doze filhos… um 
ou dois, não importa que fosse. Basta que depois sigam esta… 
o caminho… esta decisão, esta vocação’”.

F:� “Sim.”

R:� “E eu saí de casa com doze anos e meio pra ir para o 
seminário.”

F:� “Em quais seminários o senhor estudou?”

R:� “Estudei em Veranópolis, Ipê, Flores da Cunha, Garibaldi, 
em Marau e… depois me formei em Porto Alegre…”

F:� “Sim.”

R:� “… em mil novecentos e cinquenta e nove… Porto Alegre.”

F:� “Em Porto Alegre…”



78

R:� “No dia doze do doze de cinquenta e nove… me formei 
padre, lá… fui ordenado padre.”

F:� “E o senhor sentiu dificuldade nessa caminhada… nos estudos…?”

R:� “Dificuldades, dificuldades, assim… não, mas sempre a 
gente tem dificuldades, né? Quando vê os colegas desistirem… 
desanimarem… a gente diz:� ‘E, eu? E eu… como é que vou 
para frente?’ Mas andei, andei firme… fui sempre firme… não 
tive maiores dificuldades. Agora, o estudo sempre foi difícil… 
como dizia a mamãe, né? ‘O estudo vai ser difícil’.” 

F:� “É… ainda é.”

(risos)

R:� “Você também se formou professora…”

F:� “É.”

R:� “… não é fácil.”

(risos)

F:� “É complicado… a gente precisa se dedicar bastante…”
F:� “E quando é que o senhor veio aqui para Flores… para atuar aqui 
na… na Paróquia?”

R:� Ih… Você sabe que nós temos superiores que decidem, né? 
Que mandam… Que transferem para cá e para lá. Eu já tinha 
estado aqui… em oitenta e cinco, oitenta e seis e oitenta e 
sete. Depois saí daqui… ainda, por ser transferido, pelo Supe-
rior. Lá pelas tantas, novamente me mandaram pra cá, para 
eu trabalhar aqui na Paróquia, na formação dos alunos aqui 
do Convento… no seminário. E faz oito anos que estou aqui.”

F:� “O senhor trabalha bastante… no interior?”

R:� “Trabalho bastante aqui na Paróquia… mas mais nas 
capelas, né? Nós chamamos de capelas… as comunidades do 
interior.”

F:� “Sim, sim.”

R:� “Temos trinta comunidades.”



79

F:� “Bastante, né?”

(risos)

R:� “Trinta comunidades…”

F:� “Como o senhor sente o pessoal aqui de Flores da Cunha… em 
relação à religiosidade?”

R:� “Eu acho o povo de Flores da Cunha um povo assim… 
muito religioso… muito religioso mesmo. Agora… dizer das 
qualidades… da religiosidade… o povo de Flores da Cunha… 
não é muito fácil. Porque é uma religiosidade mais, eu diria, 
quase superficial. E não uma religião decidida para dizer que 
sou filho de Deus, quero viver a minha fé, a minha religião… 
Mas é uma religiosidade, assim, que leva para frente… mais 
porque sou, porque meus pais foram assim… porque meus 
avós foram assim… e eu também vou continuar assim…”

F:� “Mais uma questão de tradição, né?”

R:� “É. De tradição. Que se a gente olha, também não sei se 
vem outra pergunta… Batizar, por tradição… crismar, por 
tradição… casar, por tradição. Agora que seja um Batismo 
de convicção… uma Crisma, assim, o sacramento da Crisma 
assumido… Vou casar pra assumir esse sacramento… eu acho 
que não é muito fácil encontrar alguém… uma pessoa que se 
decide… desse jeito, né?”

F:� “Aham.”

R:� “Nessa convicção, mesmo, de religiosidade. Mas eles vivem 
a sua religião, praticam, né? Os sacramentos, principalmente 
no interior, rezam, comungam, vão ao culto… vão à missa… 
uma porcentagem bem grande… quase noventa por cento… 
noventa e cinco por cento… eu acho, o povo da colônia 
participa.”

F:� “Então seria até mais do que na cidade?”

R:� “Muito mais do que aqui na cidade.”



80

F:� “Isso seria a questão da participação comunitária, assim… ajudar 
na liturgia… O senhor vê que ainda tem isso, também?”

R:� “Também. Mas tem muitas pessoas que acham dificul-
dade para assumir… falta de formação… precisaria formar, 
assim. Que eles tivessem curso de formação. A senhora sabe 
também, né? Ninguém vai assumir professora, por ali, sem 
falar em público, ensinar… se não tem uma formação…”

F:� “Sim, sim. Fica muito difícil.”

R:� “Precisaria partir daí.”

F:� “O senhor percebe que são mais as mulheres ou os homens que… 
que se dedicam… assim…?”

R:� “As mulheres… as mulheres se dedicam… de liturgia, de ca-
tequese… de tudo aquilo… de Conselho, que nós chamávamos, 
antigamente. Os fabriqueiros, que seriam mais os homens…”

F:� “… que seria mais uma questão que trabalharia mais… mais com 
o financeiro?”

R:� “É… é, seria mais a parte da conservação, assim, do salão da 
igreja… com o dinheiro, né? Tudo o que é mais econômico… 
seria mais com os homens.”

F:� “… com os homens. E o senhor percebe, assim, que as famílias do 
interior… isso também acontece… mais o homem que… que trabalha 
com o financeiro, com o econômico?”

R:� “Mais é o homem. O homem que vai para os bancos, que 
mexe com essas coisas… também na direção da família… 
tanto que, se o homem morre, ali pelas tantas… e a mulher 
ainda não assumiu nada… ela não se sente capacitada… em 
lidar com os bancos, assim… viver em baixo de assunto de 
dinheiro.”

F:� “Ela é, assim, muito dependente, então?”

R:� “Bastante dependente… não dizer… assim cem por cento… 
mas são bastante dependentes dos homens… do marido.”



81

F:� “E, até a própria Bíblia, né… tem umas passagens, por exemplo, do 
Gênesis, que… que coloca umas partes da questão do patriarcalismo, 
né… do homem ser o Chefe da família… O senhor poderia me falar 
um pouquinho sobre isso… do que o senhor entender, padre?”

R:� “Olhe… aqui praticamente ainda é o homem quem manda… 
é ‘o Cabeça’. Não digo que a mulher seja escrava, não… acho 
que não. Dificilmente aqui, em nossa Paróquia de Flores da 
Cunha, a gente possa dizer que a mulher é escrava. Mas é 
muito dependente do homem. O homem que é ‘o Cabeça’. 
Então, o que o homem decide… praticamente está decidido 
na família, na comunidade… Não se pode dizer que a mulher 
é escrava, mas ela é muito dependente.”

F:� “Então, o senhor acha que se mantém ainda até hoje, isso?”

R:� “É, sim. Não se tem esse partilhar caminho… o homem 
ainda seria ‘o Cabeça’, seria o Chefe da família. Então… quando 
a mulher tem dificuldade, diz:� ‘Peça para o pai. Vai lá para o 
pai… diga para o pai.’ Então quem comanda em casa é mais 
o pai.”

F:� “O senhor acha, assim… os filhos acatam mais a decisão do pai?”

R:� “Do pai… e se também o pai decide… tá decidido, então. O 
que eu acho um pouco errado… até esses dias veio um caso… 
de os dois terem que agir e não só o pai ou só a mãe. Que a 
mãe, às vezes, está em casa mais tempo… e se há alguma coisa 
de errado com os filhos… chega em casa, o marido, e… e ele 
diz:� ‘Olha… a culpa é tua. A culpa é tua… Por que tu deixou 
fazer assim?’ Olha que os dois têm que assumir…”

F:� “Os dois teriam a responsabilidade?”

R:� “Os dois têm a responsabilidade… e não um mandar para 
o outro… de acusar o outro. Se não depois o filho diz:� ‘O pai 
quer assim… a mãe quer assim’. Aí divide também as respon-
sabilidades na família… na formação dos filhos.”

F:� “Então… era isso, Frei. Muito obrigada pela sua ajuda.”

R:� “Não por isso.”



82

Anexo B
Depoimento de  

Adiles Ferrarini Deboni
Declaração de cedência do depoimento

Fotografia do casal de namorados Adiles Ferrarini e Getúlio 
Deboni e do casamento de Adiles Ferrarini e Getúlio Deboni

2ª Entrevista

Entrevistado(a): Adiles Ferrarini Deboni
Entrevistadora: Fernanda Ferrarini
Data: 06/06/2008
Local: Flores da Cunha
Projeto: Mulheres sem voz

F:� Fernanda Ferrarini
A:� Adiles Ferrarini Deboni

F:� “Hoje, dia seis de junho de dois mil e oito, eu, Fernanda Ferrarini, 
estou entrevistando a dona Adiles, que mora aqui no interior de 
Flores da Cunha.”
F:� “Como é o seu nome completo?”

A:� “Adiles Ferrarini Deboni.”

F:� “Quantos anos a senhora tem?”

A:� “Eu tenho cinquenta e nove… cinquenta e nove.”



83

F:� “E onde é o local que a senhora morava antes de casar? Como é o 
nome da comunidade?”

A:� “É a comunidade São João Bosco, que nem, mas a socieda-
de é do Travessão Alfredo Chaves.”

F:� “Pertence a Flores da Cunha?”

A:� “Pertence a Flores… era só uma capela… no Travessão 
Alfredo Chaves, Flores da Cunha.”

F:� “Na época que a senhora morava lá com os seus pais, como é que 
era a vida da senhora… o trabalho… se a senhora puder falar para 
mim?”

A:� “A vida, assim, como que era? Era de tu ir… levantar, ia 
fazer as coisas, os serviços, assim de casa, cuidar das vacas, 
dos porcos, das galinhas e depois ia para a roça… trabalhar. 
Plantava batata, milho, trigo, feijão… plantava tudo. Depois 
ajudava nas parreiras… podar, amarrar a parreira, sulfatar. 
Depois vinha a colheita da uva. Sabe, tinha aquela horta, cui-
dava da horta… assim. A vida era assim. Na horta, um pouco 
na colônia, ajudava em casa…lavava as roupas. Também a 
limpeza, tudo assim, tudo a mão. Não tinha nada de… que 
nem agora… que é tudo a eletricidade, tudo fácil… Tudo 
assim, bem difícil… bem devagar. Também o trabalho na 
colônia… não tinha, que nem agora… tem trator, uma vez não 
tinha. Bem a princípio… no princípio nem mula, não tinha. 
Tinha que vir para casa e pegar a lenha para fazer fogo. Eu 
me lembro, quando eu era pequena, que o pai vinha com 
um pedaço de lenha nas costa e, depois de lá, muito mais 
tarde… ele comprou uma mula. Daí ele fez uma, tipo, uma 
cangalha… e daí ele levava para casa umas lenhas e, depois, 
pra nós serrarmos, não tinha motosserra… um serrote a mão. 
Em dois serrava e aprontava a lenha para nós… cozinhar e se 
esquentar. Não tinha gás, que é tão rápido, que nem agora 
que tu bota no gás. Que bom que eles inventaram o gás! Se 
bem que é caro… se fosse mais barato… seria muito bom, né? 
Prático e rápido de fazer comida e tudo. Tinha que levantar, 



84

com o frio, acender o fogo… demorava, esperar que fervesse a 
água para o café. Tudo assim.”

F:� “A senhora também tinha que cuidar dos irmãos menores?”

A:� “Tinha, tinha que cuidar. Tinha que ficar em casa para 
cuidar, eu me lembro muito bem, eu tinha sete anos, seis 
para sete anos, e ficava responsável de criança recém-nascida. 
Tinha, que nem, por exemplo, o Serginho e o Pedro, que eram 
bem pequenos, bem pequenininhos. Daí me deixavam em 
casa de responsável, ficava responsável de cuidar… Acho que 
tinha o anjo da guarda mesmo que ajudava.”

F:� “Era uma criança cuidando de outras crianças…”

A:� “E minha mãe, também ela se obrigava porque tinha que 
ir trabalhar na colônia, né? Principalmente quando eram 
bem pequenos… quem que ia trabalhar? Para sustentar a 
casa, sustentar para ter comida… e, assim, ia ensinando para 
nós como que ia fazer… tinha que se botar na cabeça de ser 
bem responsável, desde pequeno.”

F:� “E, por isso, a senhora chegou a ir pra escola? Quanto tempo?”

A:� “Pouco, pouco tempo… foi, acho que, três a quatro anos, 
é, depois parei. Não me lembro bem… mas acho que até uns 
dez anos, acho. Não me lembro bem quantos anos eu tinha 
quando parei. Tinha o terceiro ano… passei para o terceiro 
ano e parei. Eu tinha passado, mas parei… porque não dava 
mais… por que quem é que ficava em casa, assim? Já tinha 
que ficar e ajudar… Não tinha meios… não tinha. E, trabalhar 
para se sustentar… não tinha meios e nada, sabe, e como que 
tu ia fazer? Ou era morrer de fome ou se sustentar assim, 
né. Enfim, os mais novos, até que eles estudaram depois, que 
nem os últimos… E, que nem depois, mais tarde, que nem, 
eu podia ter saído… estudar com as freiras, quando estavam 
maiorzinhos, as crianças… mas, sabe como que é, acabou que 
eu fui ficando e ficando. Os mais pequenos foram indo para 
os colégios dos padres, das freiras, e quem ficava… ficava. Não 
tinha colégio, que nem agora, não era fácil.”



85

F:� “Com quantos anos a senhora casou?”

A:� “Eu… casei com vinte… e um anos. Eu fazia vinte e dois 
naquele ano.”

F:� “A senhora lembra-se de quando morava lá… lá na casa dos pais… 
quem mandava mais… nos negócios, com o dinheiro. Era o pai ou a 
mãe da senhora?”

A:� “Era praticamente… bem mais na nossa família do pai, lá… 
era mais tudo conjunto, sabe? Não era na mão de um. O pai, 
tudo bem… ele estava na frente, mas a minha mãe, ela con-
duzia tudo, sabe, igual o pai. Não era aquela coisa assim, que 
era só o homem que mandava e era a última palavra… que 
nem dinheiro, também, o dinheiro ficava exposto para quem 
precisava. E aquele dinheiro, que a gente tinha, era pouco, e 
todo mundo tinha acesso, sabia quanto que nós tínhamos… e 
tudo. Não era aquela coisa escondida, que só ele sabia e nós 
não sabíamos. Era tudo em conjunto…”

F:� “Na época, já tinha conta no banco ou era dinheiro em casa?”

A:� “Não, não tinha. A gente, naquela época, que nem, traba-
lhava com a uva… a gente vendia a uva e o dinheiro ficava 
na cantina… E, daí tu ia pegar conforme o dinheiro que 
precisava… até sem juro e sem nada. A gente sempre acabava 
perdendo, imagina, né? Não tinha controle que nem tem hoje. 
Agora, se você tem o dinheiro e guarda na poupança ou o 
cantineiro é obrigado a pagar o juro. Tu ganhava e conforme 
tu precisava ia pegar. Só que, às vezes, que nem, meu pai ia 
pegar dinheiro… às vezes ele vinha de voltar sem o dinheiro. 
Porque a cantina não dava, não era que nem agora… a gente 
se queixa de agora, mas se fosse voltar para trás… para ver 
como que era, nós íamos levantar as mãos para o céu, porque 
ele ia para lá, para pegar dinheiro e não davam, não tinha 
progresso. O vinho não era vendido, assim, em grande quan-
tidade… Era muito pequeno, não tinha como, sabe? Sem meio 
de transporte… o vinho ficava meio que parado.”

F:� “Então eles não pagavam?”



86

A:� “Conforme eles vendiam o vinho… eles pagavam. Quando 
ele ia lá e davam aquele pouquinho de dinheiro ou vinha pra 
casa, às vezes sem nada. Então tudo se tornava difícil… Era 
lá, mesmo, o ponto que a gente tinha que trabalhar… plantar 
de tudo… tudo o que tu comia, tudo pegava na roça. Plantava 
de tudo, sabe?”

F:� “Para sobreviver…”

A:� “A gente tinha os animais… vaca de leite, os porcos, as 
galinhas. A gente criava tudo e a gente tinha banha, ovo, a 
gente tinha tudo, que nem… praticamente, a comida, a gente 
tinha que se virar… a horta tinha tudo. Tinha que ser tudo 
bem controlado, para não faltar… porque se não… dinheiro era 
pouco, bem pouco.”

F:� “E, quando a senhora casou, né, então… como é o nome do marido 
da senhora?”

A:� “É Getúlio Deboni.”

F:� “A comunidade em que a senhora mora agora, é a mesma de 
solteira?”

A:� “É a mesma, Alfredo Chaves, não mudou… eu nem saí 
daqui, né?”

(risos)

F:� “Então, quando a senhora casou, a senhora foi morar com seu 
marido… sozinha ou tinha a família dele… os sogros?”

A:� “Não, não… já fiquei morando junto, tudo junto… em 
família.”

F:� “Tinha quem morava com a senhora?”

A:� “Tinha, que nem… meu sogro, minha sogra… e dois ou 
três cunhados. Daí nós ficamos assim… trinta e seis anos, 
junto com a família. Quando eu tinha trinta anos, meu sogro 
morreu. Depois meus cunhados foram se casando e… daí, 
com a minha sogra… vivi trina e seis anos com ela.”



87

F:� “Junto com ela. E, assim, a senhora sentia… que era o nono, lá, 
que… que mandava?”

A:� “Era mais o nono que mandava.”

F:� “Era diferente da casa dos seus pais?”

A:� “Era diferente, completamente diferente… a casa do meu 
sogro e a casa do meu pai… a gente tinha mais convivência, lá.”

F:� “Dona Adiles… depois que a senhora casou, como tinha me dito, 
quem mandava era mais o nono… como era o nome dele?”

A:� “João Deboni.”

F:� “E, depois que ele faleceu… foi o marido da senhora que passou a 
controlar o dinheiro, os negócios?”

A:� “Nem tanto, sabe? Porque a sogra… ela era muito… sabe? 
Ela mantinha tudo muito na autoridade dela… de querer 
mandar, sabe? De ser na frente… sempre na frente. Tinha 
sempre que pedir para ela… ela ficava sempre contra nós… 
assim, era difícil… de dirigir a casa, sabe? Acredita… nós 
sempre sofremos por isso. Porque quando se têm dois que 
mandam… não dá certo. Daí era uma coisa assim… ela queria 
mandar e meu marido, que ele era só ele o homem da casa… 
ele poderia ter tomado a frente. Sempre tinha aquela coisa, 
sabe, depois não era nosso. E ela não passou para nós a terra… 
até morrer. Ela não passou. Só ficou a parte do nono, que 
morreu antes. E, a parte dela, depois de morrer, foi dividida… 
tudo de novo, agora. Acabou morrendo… mas não quis se 
desfazer… de mandar… sempre mandona. Ela era assim… e a 
família aqui sempre foi assim. Já meu pai era diferente… ele 
nunca ficou assim, sabe? Era tudo igual. Todo mundo igual… 
até que tinha o pai e a mãe… era, assim, nós éramos em doze 
irmãos. Mas parecia que a gente era um só. O pai e a mãe 
eram o alicerce, sabe? Ninguém brigava, ninguém brigava… 
discutia por nada. Ninguém… era todo mundo igual.”

F:� “E a senhora sentiu a diferença quando veio morar aqui?”



88

A:� “Para mim foi meio… um choque. Para mim foi uma coisa 
assim… bem… bem diferente do que lá no pai… era que nem 
a água e o vinho, da família do pai…”

F:� “… para família do sogro.”

A:� “Era feliz e nem sabia.”

F:� “Pois é…”

(risos)

F:� “E, depois que a sogra faleceu. Então, como é que ficou… o marido 
assumiu de fato o papel de chefe da casa?”

A:� “Daí, então, agora é o filho. Meu marido já ficou velho… já 
tem sessenta anos… perdeu, sabe, aquela coisa. Agora, mais, 
é o André.”

F:� “Então, agora é o filho?”

A:� “É. Ele que vai atrás… ele que cuida de tudo. O Getúlio 
perdeu o encanto. Parece que perdeu o encanto. Tu vê, que 
um quando casa tem que ir sozinho (o casal) e começar a vida 
sozinho, dirigir e criar os seus filhos, sempre eles, do jeito que 
ele quer. Não, se tem os outros, que interfere… entendeu? Daí 
tu começa a tua família.”

F:� “Senão é uma família dos outros?”

A:� “Assim… uma mistura… não dá certo. Uma vez… se 
misturava muito e ficava, assim, não ia dar uma coisa boa… 
nunca acaba bem. A gente acabou assim, que perde o en-
canto… também eu não me interesso mais em fazer alguma 
coisa. Não sinto mais aquela coisa… de querer a minha casa… 
ou outra coisa e tal. Não estou mais interessada… porque 
passou… passou o encanto. Agora só tenho em mente para 
os meus filhos… que ele (André) assuma… dá pra ele, que ele 
prossiga a vida dele. Porque eu não quero isso aí mais…que 
aconteça com ele. Porque ele enxerga… eu não enxerguei. Não 
sei se todo mundo enxerga. Uma família precisa… tem que 
começar sozinha, começar sua vida sozinha, sem ninguém 



89

que interfere. E ter seu comando… agora estou fazendo essa 
coisa… trabalhando… eu estou começando a me fazer. E é 
meu. Ninguém que vem lá dizer se está certo ou está errado. 
E, daí tu cria teus filhos, dirigindo do teu modo, a educação e 
que ninguém diga:� ‘Não, sim, faz, não, não faz…’. Isso porque 
tem a nona, tem a tia… tudo uma briga… no final das contas… 
Os filho fica, assim, que não sabe nem onde se jogar. Assim 
aconteceu aqui em casa. E agora nós somos já velhos, que 
nem, o pai [o marido) se sente bem velho, incapaz… não tem 
mais ânimo… para mandar… para nada. Ele deixa para o 
André. Porque ele não quer mais terra, não quer mais nada. 
Também não quer ter isso, ter aquilo.”

F:� “E a senhora também não tem mais interesse?”

A:� “Não. Pra mim tanto faz.”

F:� “Deixa tudo na mão do filho?”

A:� “Por mim. Agora, por isso as coisas têm que se deixar… 
quando se casa… ou vai fora, pelo menos quando tem vinte… 
vinte anos, tem que assumir o caminho… tem que se separar 
da família e… seguir o seu destino. Porque daí acaba ficando 
velhos e perdem tempo que nem a gente.”

F:� “Para começar a vida a dois, digamos… família nova?”

A:� “Agora, eu estou mais pensando para os meus filhos… na-
quilo que eu posso… porque para mim, tanto faz. Não estou 
mais interessada em ter a minha casa… ter as minhas coisas, 
como no início… quando a gente é nova, que sonha ter as 
coisas… passou.”

F:� “Foram momentos difíceis… de desilusão na vida da senhora?”

A:� “É, é. Para mim foi um choque, sabe, da vida que eu levava 
lá, na casa do meu pai, e daqui. Lá, nós vivíamos como uma 
pessoa só. E aqui era bem dividido. Antes, tudo era alegria, 
sabe, era uma alegria. A gente falava, comia, trabalhava… 
sempre na base mais para diversão, sabe, uma alegria, se 



90

sentia bem de viver. E eu não sabia! Achava que depois de 
casada era melhor… tu viu.”

F:� “Não foi?”

A:� “Não foi.”

(risos)

A:� “Aqui, quando eu vim aqui… era assim… bem apagadão… 
sem alegria… era todo mundo, um se interferindo um com o 
outro. Assim, se machucando um com o outro. Por isso, como 
que são as coisas… não deveriam ser assim nas famílias. Mas? 
Ou se não nem casava… ficava solteira, seria bem melhor.”

F:� “Pena que não tinha quem dissesse antes isso tudo, né?”

A:� “É.”

F:� “Então, dona Adiles, muito obrigada pela entrevista da senhora, 
vai me ajudar muito.”

A:� “De nada, e tomara que ajude.”



91

Anexo C
Depoimento de  

Olema Stuani Ferrarini
Declaração de cedência do depoimento

Fotografia do casamento de Olema Stuani e Carlos 
Ferrarini e do casal no altar da Igreja Nossa Senhora 

de Lourdes, de Flores da Cunha

3ª Entrevista

Entrevistado(a): Olema Stuani Ferrarini
Entrevistadora: Fernanda Ferrarini
Data: 06/06/2008
Local: Flores da Cunha
Projeto: Mulheres sem voz

F:� Fernanda Ferrarini
O:� Olema Stuani Ferrarini

F:� “Hoje, dia seis de junho de dois mil e oito, eu, Fernanda Ferrarini, 
vou entrevistar a dona Olema.”
F:� “Qual o seu nome completo?"

O:� “Olema Stuani Ferrarini.”

F:� “A data de nascimento?”



92

O:� “Vinte e nove de junho de mil novecentos e… cinquenta 
e dois.”

F:� “E onde é que a senhora nasceu?”

O:� “Na Linha Oitenta.”

F:� “No município de…?”

O:� “… de Flores da Cunha.”

F:� “Com que idade a senhora casou?”

O:� “Com vinte e dois anos.”

F:� “Quando a senhora morava lá com seus pais, na Linha Oitenta, 
como é que era, assim, a convivência da família… o tipo de trabalho?”

O:� “É… trabalhava na colônia, na roça… nos parreirais e no 
milho… criação de vacas… tirar leite…”

F:� “Cuidava dos irmãos menores?”

O:� “Sim.”

F:� “Como é que era… quem mandava lá na casa… na casa de vocês?”

O:� “Ah… o pai.”

F:� “E… era também ele que tratava dos negócios… do dinheiro?”

O:� “É ele… mais nos negócios.”

F:� “Ele dava dinheiro para vocês comprar o que vocês queriam? Ou 
ele decidia tudo o que precisava?”

O:� “Ah… eles iam… ele e a mãe, e compravam um… tecido pra 
fazer roupa e, assim, depois ela fazia.”

F:� “E vocês não escolhiam nada?”

O:� “Nada.”

(risos)

F:� “Tudo era decisão deles?”

O:� “Era decisão deles.”



93

F:� “Assim… das coisas mais da casa… móveis… das coisas do trabalho, 
quem é que decidia… comprava?”

O:� “Mais o pai e a mãe junto…”

F:� “Mas quem é que tomava a decisão final?”

O:� “O pai… sempre.”

F:� “Sempre ele?”

O:� “É.”

F:� “A senhora estudou até que série?”

O:� “Até a quarta série.”

F:� “E… a escola, ela ficava onde?”

O:� “Lá na Linha Oitenta mesmo.”

F:� “Por que a senhora parou de estudar?”

O:� “Ah… o trabalho… tinha que trabalhar nos parreirais e 
ajudar…”

F:� “Aí não dava pra ir pra aula?”

O:� “Não… não dava para ir porque tinha os mais novos… e os 
mais velhos tinham que ajudar em casa.”

F:� “Mas aprendeu a ler… a escrever… tudo certinho?”

O:� “É… dá para o gasto… mais ou menos.”

(risos)

F:� “E depois… quando teve o casamento… qual foi a data do 
casamento?”

O:� “Dia vinte e dois de maio de mil novecentos e… setenta e 
cinco.”

F:� “O endereço daqui… qual é?”

O:� “Travessão Alfredo Chaves, Flores da Cunha.”

F:� “Como é o nome do marido?”



94

O:� “Carlos Ferrarini.”

F:� “A idade dele?”

O:� “É cinquenta e seis anos.”

F:� “E… ele estudou até que série?”

O:� “Até a quarta, também.”

F:� “A senhora foi morar com os sogros ou sozinha com o marido?”

O:� “Foi com os sogros… foram treze anos. E depois fizemos 
uma casa separada… a sogra morreu e o sogro casou com a 
vizinha, que era viúva, também.”

F:� “Assim… atualmente, depois do casamento… quem é que decide, 
assim… as coisas de… lidar com o dinheiro… de fazer os negócios?”

O:� “Mais é ele, né?… Eu cuido mais da casa… na colônia. E ele 
mais nos negócios, e trabalha na colônia também.”

F:� “E… o que se produz aqui na colônia?”

O:� “Agora uva, mais nos parreirais… uma vez era mais com 
milho… também tinha que ter.”

F:� “Por quê?”

O:� “É que tinha criação de gado, de porco… mas agora só com 
uva.”

F:� “Então, na questão de compras e venda… é tudo com ele?”

O:� “É… ele decide tudo. É mais com ele.”

F:� “A decisão final é do marido?”

O:� “É… dele.”

F:� “Se pudesse, se desse… de poder decidir também sobre os negó-
cios… seria bom?”

(pausa)

O:� “Dio Santo…!”

(risos)



95

O:� “Ah… eu deixo pra ele… o que ele faz tá bom.”

F:� “Então, por que ficaria tudo com ele?”

O:� “Porque ele tem mais tempo de ir atrás dos negócios e eu… 
fico assim… mais cuidando da casa…”

F:� “E seu marido deixaria a senhora tomar as decisões dos negócios?”

O:� “Nada.”

(risos)

F:� “Ah… tá. Então é por causa disso…”

O:� “Ele é mais autoritário… ele gosta mais de ir atrás ele… ele 
que faz tudo.”

F:� “O marido não quer ouvir muito a opinião da senhora?”

O:� “É. Às vezes ele pede… mas, no final, ele toma a decisão e 
deu!”

F:� “Então, Dona Olema… era isso… muito obrigada.”

O:� “De nada.”



96

Anexo D
Depoimento de  

Renata Bernardi Izéria
Declaração de cedência do depoimento

Fotografia do casamento de Renata Bernardi e Gilberto Izéria

4ª Entrevista

Entrevistado(a): Renata Bernardi Izéria
Entrevistadora: Fernanda Ferrarini
Data: 08/06/2008
Local: Flores da Cunha
Projeto: Mulheres sem voz 

F:� Fernanda Ferrarini
R:� Renata Bernardi Izéria 

F:� “Hoje, dia oito de junho de dois mil e oito, eu, Fernanda Ferrarini, 
estou aqui no Travessão Divisa, comunidade que limita os muni-
cípios de Nova Pádua e Flores da Cunha… entrevistando Renata 
Izéria. Nessa entrevista se busca saber um pouco sobre a vida de 
solteira e… como foi… como é, depois de casada. Também, tudo o que 
o casamento trouxe de modificações.
F:� “Renata, como é o teu nome completo?”

R:� “Renata Bernardi Izéria.”

F:� “Que idade você tem, Renata?”



97

R:� “Eu tenho vinte e nove anos.”

F:� “A data do teu nascimento?”

R:� “É dezesseis do dez de setenta e oito.”

F:� “Renata… onde você morava antes de casar?”

R:� “Travessão Carvalho.”

F:� “Isso é no município de…”

R:� “… Flores da Cunha.”

F:� “Você morou lá… com seus pais até que idade?”

R:� “Com dezoito anos.”

F:� “E você estudou até que série?”

R:� “Até a oitava.”

F:� “E onde é que era a escola?”

R:� “Em… no início, até a quarta série, eu estudei lá… pertinho 
de casa. Que era lá no Travessão Carvalho. E depois… da 
quinta até a oitava, estudei lá em Otávio Rocha.”

F:� “Em Otávio Rocha… E não chegou a ir pra Flores da Cunha, 
então?”

R:� “Não, não fui.”

F:� “E por que você deixou de estudar… não continuou?”

R:� “Arranjei namorado e… e eu também não tinha tanto 
interesse em continuar, então eu parei.”

F:� “Então, depois… logo em seguida… você casou? Ou demorou mais 
um tempo?”

R:� “Eu demorei um tempo… para casar.”

F:� “E qual é a data do teu casamento?”

R:� “Foi dia doze de abril de… noventa e sete.”



98

F:� “Quando você morava lá com sua família, Renata, quem era… 
assim… que tomava as decisões de onde gastar o dinheiro… quem 
lidava mais com essa parte de… de dinheiro?”

R:� “Ali sempre foi… a decisão sempre foi do meu pai e da 
minha mãe… juntos. O meu pai nunca decidiu sozinho… 
sempre pediu opinião da minha mãe.”

F:� “E… as compras… mais de… dos tratamentos das parreiras… era 
quem que…”

R:� “…essas coisas era meu pai.”

F:� “Então os negócios da colônia… era o pai?”

R:� “Sim.”

F:� “Assim… a mãe decidia junto… o que mais… você se lembra?”

R:� “As compras… assim… que compravam dentro de casa e 
fazer algum negócio grande… então era sempre os dois junto.”

F:� “Aí… ele pedia opinião da tua mãe, então?”

R:� “Sim.”

F:� “E, depois de casada, como é que ficou?”

R:� “Ah! Daí mudou… daí, que nem, aqui… quem… a última 
decisão é do marido.”

F:� “Do marido?”

R:� “Do marido.”

F:� “Como é o nome dele?”

R:� “Gilberto Izéria.”

F:� “Ele tem que idade… hoje?”

R:� “Trinta e nove.”

F:� “Vocês têm filhos?”

R:� “Sim. Temos dois.”

F:� “O último é pequeno, né?”



99

(risos)

R:� “É.”

F:� “Renata… assim… se… você pudesse, vamos supor, tomar deci-
sões… você gostaria? De ter essa liberdade… de poder decidir?”

R:� “Eu gostaria. Lá em casa… no Travessão Carvalho… a mãe 
decidia também.”

F:� “E, hoje… lá nos teus pais ainda é assim? As decisões são 
partilhadas?”

R:� “Agora, lá, é um pouco diferente… o meu irmão é que cuida 
da colônia.”

F:� “Os teus pais moram com ele… o teu irmão?”

R:� “Sim.”

F:� “E… o teu irmão é casado?”

R:� “Sim.”

F:� “Mas, Renata… você disse que agora é diferente lá nos teus pais… 
como assim?”

R:� “É que o meu irmão… ele… assim… decide tudo sozinho… 
não pede ajuda do pai e da mãe.”

F:� “E da mulher dele?”

R:� “Nem… é tudo ele sozinho que decide… não quer a ajuda 
dos outros.”

F:� “E, se um dia… vamos supor, se você pudesse, gostaria de voltar a 
estudar? Ou você acha que está bom assim?”

R:� “É… mas, que nem, eu, que tenho que trabalhar, aqui na 
colônia… acho que não tem tanta importância em voltar a es-
tudar… que nem, eu, assim… Mas se fosse de trabalhar fora… 
daí sim… quem não gostaria de voltar a estudar?!”

F:� “Assim, aqui na colônia… na casa que você está morando agora… 
tua e do teu marido… o que vocês fazem… a tua participação… dentro 
da casa ou trabalhar na colônia?”



100

R:� “Eu trabalho em casa, cuido da casa e dos filhos e também 
vou na colônia.”

F:� “E… você tem a sogra que mora com vocês?”

R:� “Sim.”

F:� “Como é que vocês dividem, assim, as tarefas? Ela fica mais em 
casa ou ela vai mais para colônia?”

R:� “Minha sogra fica mais em casa… quando é safra, assim, 
ela vem também… se não ela fica em casa.”

F:� “Então, Renata, era isso, e muito obrigada pela entrevista.”

R:� “Imagina.”



101

Anexo E
Depoimento de  

Inês Garibaldi Giotti
Declaração de cedência do depoimento

5ª Entrevista

Entrevistado(a): Inês Garibaldi Giotti
Entrevistadora: Fernanda Ferrarini
Data: 14/06/2008
Local: Flores da Cunha
Projeto: Mulheres sem voz

F:� Fernanda Ferrarini
I:� Inês Garibaldi Giotti
C:� Cláudia Garibaldi Salvador

F:� “Hoje, dia quatorze de junho de dois mil e oito, eu, Fernanda 
Ferrarini, estou entrevistando a dona Inês Giotti, que mora aqui 
no interior de Flores da Cunha, e eu tenho algumas perguntas pra 
fazer para senhora, dona Inês.”
F:� “Qual é o seu nome completo?”

I:� “Inês Garibaldi Giotti.”

F:� “Quantos anos a senhora tem?”

I:� “Quarenta e quatro.”



102

F:� “E onde é que a senhora morava, antes de casar… qual comunidade?”

I:� “Aqui mesmo… em Santa Libera.”

F:� “Santa Libera… mesma comunidade que a senhora mora, hoje, 
depois que casou, também?”

I:� “Sim.”

F:� “Então, a senhora era meio vizinha do seu marido?”

I:� “Sim, vizinha.”

F:� “Como é que é o nome dele?”

I:� “Plínio José Giotti.”

F:� “E, quando a senhora era solteira, ainda, morava com seus pais, o 
que a senhora fazia?”

I:� “Trabalhava em casa e na colônia. Daí nós se revezava… eu 
e mais duas irmãs. A gente ficava, cada dia, uma em casa e 
nos outros dias a gente ia ajudar o pai na colônia.”

F:� “Vocês cuidavam dos irmãos menores?”

I:� “Sim. A Cláudia nasceu depois… bem depois… e eu cuidei 
dela.”

F:� “Cuidou dela, então?”

I:� “É.”

F:� “Lá… nos pais da senhora… vocês trabalhavam com uva… ou 
outros produtos… como é que era?”

I:� “Com uva… e em outras épocas se plantava alho… depois a 
mãe plantava amendoim, figo, milho, feijão… tudo, né?”

F:� “Sim. Faz quantos anos que a senhora é casada?”

I:� “Vinte e quatro anos.”

F:� “Tem filhos?”

I:� “Sim, dois.”



103

F:� “Bom. E, assim… a senhora podia contar, só um pouquinho… como 
foi que a senhora conheceu o seu marido e como vocês resolveram 
namorar, se casar?”

I:� “É… a gente se via no final de semana, na Capela… e co-
mecei… eu que gostava mais, assim. Eu… ele, assim, com o 
tempo… A gente namorou pouco… foram nem três anos. Daí, 
porque ele não se dava bem com o pai dele, lá embaixo… então 
ele queria que a gente fosse morar na cidade… ele me pediu 
em casamento. Daí a gente ia… já tinha uma casa alugada em 
Flores… e daí nós íamos morar para Flores. Só que o Plínio 
tinha irmão que já mora em Flores. E ele é dono dessa terra 
que eu estou morando agora. Então ele disse assim:� ‘Olha, 
Plínio, fica lá na colônia tu, que eu já… já que eu trabalho 
aqui… tu cuida do Adelino, que é o dono dessas terras, daí tu 
fica lá e tu cuida dele… e fica com a terra, que eu já tenho’. 
Porque quem ficasse com o Adelino, irmão do meu sogro, 
cuidar dele… ficava com a terra.”

F:� “E esse Adelino, ele era… era sozinho?”

I:� “Sim, era solteiro. Então acabamos casando, então. E eu 
naquela época era muito nova, dezenove anos, né.”

F:� “Sem experiência.”

I:� “Sem experiência, né. Então fui indo, fui indo… fui acei-
tando tudo. E, daí… no final das contas, a gente casou. Tava 
tudo meio que marcado, quando que o irmão dele disse:� ‘Fica 
lá… tu vai morar lá em cima… tu cuida do Adelino e tu fica 
com a terra.’ Como eu gostava mais da colônia, eu aceitei, né. 
Daí nós casamos… daí a gente teve que morar lá na sogra, né, 
porque aqui só tinha mato e a casa alugada lá em Flores, daí 
a gente não ia mais morar para lá. Daí a gente ficou morando 
sete meses lá na sogra.”

F:� “É aqui na comunidade mesmo?”

I:� “Que é aqui… lá perto da mãe. E, depois de sete meses… a 
gente não, mais era ele que não se dava bem lá com o pai. Os 



104

dois brigavam…daí acabamos que não deu mais certo… não 
deu mais para ficar lá. Daí voltei para a casa da mãe.”

F:� “Ah… ficaram morando lá na sua mãe?”

I:� “Daí moramos mais sete meses lá na mãe. Daí o meu pai 
ajudou a gente… ele comprou uma casa, que é essa aqui do 
lado, que era uma casa já pronta, né. Daí a gente desmanchou 
e trouxemos para cá. O pai ajudou a pagar… meu irmão 
ajudou a construir. Minha mãe ajudou dando galinha, vaca, 
porco, tudo.”

F:� “Uma ajuda da família da senhora, então?”

I:� “Meu pai me ajudou… meus irmãos, todo mundo. Tenho 
seis irmãos… todos foram muito solidários, muito solidários… 
que a minha vida não foi nada fácil. Não digo que agora eu 
estou bem porque eu não estou bem nem agora… mas eu já 
passei por coisas muito piores… agora eu tenho que dizer que 
eu estou bem… eu já vivi muito pior.”

F:� “E a vida, assim, de casada, a senhora… poderia me contar um 
pouquinho… de como é… dos negócios da família. A senhora tem 
opinião? Pode compartilhar ideias?”

I:� “Ah… ele é… o meu marido é… Não tem jeito… é como 
antigamente. É tudo ele… ele que manda. Tu não pode falar 
nada e sempre foi tudo nas mãos dele… sempre tudo com ele, 
na mão dele.”

F:� “E, assim… na casa, nos serviços da casa… ele ajuda a senhora ou 
fica tudo com a senhora?”

I:� “Não. Fica tudo comigo… e o pior que não é só em casa.”

F:� “Na verdade, a senhora teve que assumir o trabalho…”

I:� “… eu faço em casa e também na roça. Eu dirijo o trator… 
trato das parreiras, tudo. Ele… meu marido, digamos que 
trabalha um dia por semana… se eu dissesse que ele não faz 
nada, nada… eu estaria mentindo…”

F:� “Sim. Mas a participação dele no trabalho é…?”



105

I:� “Pouca ou mínima. A gente sempre pega alguém pra 
ajudar… na hora da safra, na hora da poda. E depois o resto, 
o dia a dia, para manter as coisas… assim, em pé… sou eu. 
Agora o filho me ajuda… mas até o ano passado… era tudo eu. 
Tive bastante ajuda da minha mãe, que na época de plantar o 
alho… trabalhava em casa e para mim também.”

F:� “Teve bastante ajuda da família?”

I:� “O meu pai, a minha mãe, a minha família… tu não faz 
ideia o que ele fizeram pra mim. Até a gente tentou separar… 
eu fui embora várias vezes… daí depois acabava voltando… 
que ele vinha atrás… tinha aquele meu tio que faleceu. Aí 
dava dó… daí a mãe ficava doente porque ele ficava aqui sem 
comida… daí a mãe acabava subindo aqui, com comida. Daí 
eu via toda aquela situação… e acabava voltando. Eu não 
estou arrependida… porque daí eu cuidei dele até o fim… ele 
faleceu.”

F:� “A senhora acabou fazendo a boa ação, né?”

I:� “É.”

F:� “Mas aí a senhora acabou se anulando, né?”

I:� “É. Se eu dissesse que eu vivi… posso dizer que eu vivi, né? 
Mas eu não me lembro mais do meu passado…”
C:� “Isso… ela foi deixando de lado umas coisas tristes.”
I:� “Eu acho que de tanto trabalhar… sofrer para ter as coisas… 
para poder dar as coisas para os teus filhos estudar, ajudar…
eu acabo… eu acabei apagando da cabeça.”

F:� “Deixando as coisas…”

I:� “É, eu estava com vontade de consultar um neurologista… 
porque eu não lembro nada do meu passado… não lembro de 
mim criança… não sei, mas acho que é normal… esquecer a 
infância ou não?”
C:� “Às vezes os traumas acabam fazendo isso… é um bloqueio. 
Acontece… é bem normal.”



106

I:� “É, bem assim. Às vezes eu digo:� ‘Meu Deus do céu… será 
que eu… não sei, por exemplo… o que aconteceu, o que acon-
teceu no passado… eu não me lembro’, sabe? Eu só lembro 
de coisas importantes com os meus filhos. Por exemplo, a 
Simone que ficou doente… teve que operar a coluna, daí essas 
coisas eu lembro. Que foi difícil, mas deu tudo certo. Dessas 
coisas eu lembro.”

F:� “Do dia a dia não lembra?”

I:� “Não sei porque eu faço isso… às vezes o Plínio diz que 
lembra dele pequeno, com dois anos.”

F:� “É que parece que as preocupações ficam todas com a senhora… 
manter as coisas funcionando… A gente acredita que seja em função 
de todas essas preocupações… que as coisas vão sendo esquecidas.”

I:� “Eu tenho medo de desenvolver uma doença neurológica, 
sabe, né? Porque de tanto, de tanto, sabe, de tanto ficar es-
tressada… tu padece. E tu fala de um jeito, ele não aceita… tu 
conversa de outro, ele não quer.”

F:� “E é até compreensível, né?”

I:� “É. Acho que sim…”

F:� “Então, por causa dessa situação, é a senhora que trata do 
dinheiro?”

I:� “Não. Ainda é tudo com ele.”

F:� “Com ele?”

I:� “Com ele. É… não digo que as coisas de casa… a gente quis 
comprar a geladeira… e compramos.”
C:� “É a necessidade…”
I:� “Mas é tudo na mão dele… conta no banco e tudo.”

F:� “A senhora não tem conta conjunta com ele?”

I:� “Não. Tanto é que a gente foi assaltado porque ele andava 
lá, na cidade, com dinheiro na mão, mostrando em volta.”

F:� “Daí assaltaram ele?”



107

I:� “Não. Vieram aqui em casa… sim, vieram aqui e levaram o 
computador da Simone [filha]… levaram um monte de coisa. 
Faz uns dois anos, né?’
C:� “É… faz. Tinha ainda o Adelino vivo.”
I:� “Tinha o Adelino vivo. Viram nós e botaram nós dentro do 
banheiro… ali dentro dessa porta. É… levaram lá do fundo… 
tinha a motosserra, a roçadeira, essas coisas… E eles sabiam… 
disseram que sabia que tinha… era tipo um assalto, não 
assim…”

F:� “Normal?” 

I:� “É… eles já sabiam o que tinha.”

F:� “Não foi de surpresa, então?”

I:� “É… não foi assim, bah… passou um carro… assim, e assalta-
ram… eles já chegaram sabendo… só não acharam o dinheiro, 
as coisas da casa, aí sim.”
C:� “Porque ele tinha…”
I:� “… tinha comentado que um dia ele tinha levado para casa 
um computador… e estava com trinta mil, que ele tinha 
recebido do vinho, embaixo do banco do carro. E ainda que 
naquele dia eu fui pagar os impostos do vinho no Banrisul… 
porque ele não faz as coisas que tem que fazer.”

F:� “Então a… a senhora tem que dar todo o apoio?”

I:� “Mas como. Isso faz cinco anos para cá que eu estou con-
seguindo fazer, porque uma vez nem isso eu podia fazer… 
ele não deixava eu fazer. Agora ele está meio assim, meio… 
até outro dia para… para escrever as coisas… as mostras do 
vinho… ele não conseguia escrever. Tive que escrever eu, nas 
garrafas. Então agora a tendência é ir pra trás. Então eu e 
meu guri [o filho], a gente está meio cuidando dessa parte 
do dinheiro.”
C:� “O Roberto está meio que assumindo essa parte…”
I:� “Quando a gente sabe que o Plínio vai pagar alguma coisa… 
a gente vai atrás e cuida… pede se pagou… se foi… porque, se 
não…”



108

F:� “E nem pensar em passar essa parte para a senhora?”

I:� “Nem pensar! Às vezes eu digo:� ‘mas deixa um pouco para 
mim… para o Roberto…’”

F:� “Até para incentivar…”

I:� “Esses dias… ele nem sabia mais o que tinha que fazer no 
contador…”

F:� “Ele perdeu a noção do que fazer…”

I:� “Porque a bebida… ela afeta o cérebro dele, né? Atinge 
bem a cabeça… não atinge nada, assim, de estômago, mas vai 
direto aqui [apontando a cabeça]. A gente está num estado 
tão cansado, tão cansado que a gente… quando ele chega… 
um deita num sofá… o outro deita no outro… e deixamos ele 
fazer o que ele quer. Porque a gente está assim, cansados de 
brigar, cansados.”

F:� “Já não adianta discutir mais?”

I:� “Sabe… uma coisa que… que tu não aguenta mais… daí ele 
vê que a gente não dá bola… aí ele pega e vai dormir… vai 
dormir. Se eu discuto com ele, meu Deus, vira uma guerra… 
quanto mais eu discutir, que ‘não é assim… tu fez assim…’ 
Bah! Ele não aceita de jeito nenhum.”

F:� “E a senhora estava me contando… da questão que ele… parece 
que a senhora é uma espécie de empregada… tem que ter tudo na 
mão?”

I:� “É… toalha de banho… eles disseram… ‘deixa ele pegar a 
toalha de banho… deixa ele fazer as coisas…’ Mas não adian-
ta… não vai, não faz. Larga a toalha de banho lá no chão… 
tudo jogado. E, o pior, que além disso, quando ele quer uma 
coisa… quer que esteja arrumada na hora.”

F:� “Na hora que ele quer?”

I:� “É. Por exemplo, a roupa… ele pode jogar, mas quando ele 
vai procurar para encontrar… ele quer que esteja arrumada… 
porque senão ele diz:� ‘Por que que tu não fez?’. Por isso eu 



109

devia largar de mão um pouquinho a colônia, né? Eu ajeito 
tudo… mas, só que, mais quando eu tinha o tio lá… o tio 
vivo que era doente… quando eu tinha as crianças mais nova. 
Agora eu estou num lugar bem mais organizado.”

F:� “Mas a senhora também tem a colônia, né?”

I:� “Sim… e ainda de noite faço agnolini para vender. Não tem… 
às vezes eu vou fazer faxina. Às vezes eu vou, por exemplo, 
me chamam para tirar milho… e daí eu vou.”

F:� “Em jornada?”

I:� “É. Eu ajudo… ajudo, ajudo. O meu plano de saúde, por 
exemplo, eu tava pagando com os agnolini. Agora, na semana 
passada, eu acabei tirando porque, puxa vida, assim não dá… 
chega uma hora que tem que parar… depois eu volto, assim, 
mais adiante… tirei, não é definitivo, para sempre, mas tirei… 
vai fazer o quê? O vinho desvalorizou… a gente tem dívida… 
eu não gosto de ficar devendo em volta…”

F:� “Com certeza.”

I:� “Daí eu prefiro que com aquele dinheiro [plano de saúde] 
ele pague as dívida e assim… fazer o quê? Se dá um jeito… 
mas tudo muito difícil, sabe? Tudo muito difícil… e porque às 
vezes eu falo as coisas erradas, né? Depois, depois ele, para se 
manter… o carro e mais duas carteiras de cigarro, por dia… o 
pessoal estava me contando que não chega quinhentos reais 
por mês, para ele. E aquele dinheiro tem que sair de algum 
lugar…”

F:� “… é do que seria o sustento da família?”

I:� “Do que tu poderia sobrar… de te comprar tuas coisa… de-
positar… tem o plano de saúde… para não precisar trabalhar 
tanto, né? De noite… pega e descansa… em vez dele ir lá.”

F:� “E a colônia… é cansativo o trabalho?”



110

I:� “Às vezes eu fico braba… porque eu estou muito cansada… 
daí é tudo muito esculhambado, certo. O pior é que eu sei que 
não é o certo. Mas o que eu vou fazer?”

F:� “Na verdade, até a senhora gostaria de assumir essa… essa parte 
do dinheiro… controlar mais?”

I:� “Mas eu ainda tenho esperança… porque tu viu, se fosse 
por vias legais… eu conseguiria… mas depois faz como?”
C:� “Aí vira uma guerra em casa…”
I:� “Vira uma guerra… não dá.”

F:� “Talvez para o rapaz… o filho de vocês… seria mais fácil talvez 
passar para ele?”

I:� “Sim. Vou esperar mais um pouco, uns anos… e depois… 
quando o Roberto tiver dezoito, dezenove, vinte…”

F:� “Para tentar passar para ele as responsabilidades com o dinheiro?”

I:� “É. De aceitar passar direto tudo para ele. Sabe por quê? 
Porque ele não vai mais conseguir…”

F:� “Aí ele passaria para o rapaz?”

I:� “Porque ele está desse jeito.”

F:� “E, aqui na comunidade, a questão da participação, mais religio-
sa… a senhora tem alguma participação… ajuda os padres… ajuda a 
comunidade?”

I:� “Eu sou do casal vocacional… eu sou… eu canto, né? Eu e 
a minha irmã… a Eliana…nós cantamos, e fiquei ministra da 
comunidade… e fui catequista, também…”

F:� “Bastante participativa, então.”

I:� “Eu tenho essa fé… é a fé que me mantém de pé. Acredito 
bastante… acredito em Deus, acredito em Nossa Senhora de 
Caravaggio… eu acredito que se a gente reza… que a gente não 
pensa muito nesse mundo, tudo para esse mundo, porque 
tem gente que diz:� ‘Tudo o que tu trabalhou, tu podia estar 
bem.’ Mas eu digo:� ‘Bom… paciência… quem sabe na próxi-



111

ma vez… numa outra vida, né.’ Mas, mesmo assim, fome eu 
nunca passei… eu tive bastante ajuda da minha família, como 
eu te disse, né?”
C:� “É o que eu digo sempre… se a gente ajuda, sempre é 
ajudado.”
I:� “É. Bom, a mãe… é uma boa samaritana, em pessoa… aquilo 
que ela tem, ela dá para os outros. Mas é bem assim… mas se 
eu não tivesse eles… eu não sei!”

F:� “Seria muito mais difícil?”

I:� “Às vezes, eu digo, a mãe sempre procurou apaziguar… então 
agora eu não vou dar uma tristeza para ela. De abandonar o 
Plínio. Se eu quisesse eu podia abandonar. Mas depois… é 
o pai dos meus filhos… Vai fazer como? Daí chegou numa 
parte… numa etapa que é um pouco tarde, agora.” 

F:� “E com os filhos…?”

I:� “Eu e o Roberto… somos bem unidos.”
C:� “É… tu pode comentar da tua relação com os filhos…”
I:� “Ah… eu e os meus filhos… a gente é… sou muito ligada, 
assim…”

F:� “Uma união muito forte?”

I:� “Deus me livre… tu acredita que tem a Simone, que mora 
na cidade, ela não consegue se desligar daqui… Ela chega no 
fim de semana e eu tenho que dar bastante atenção para ela, 
e, bom… o Roberto… não tem nem explicação.”

F:� “Ele mora ainda com a senhora?”

I:� “Sim. Esse sim. Não tem nem explicação… ele não vive… 
não faz uma coisa sem pedir para mim. E eu tenho que ensi-
nar tudo… também na colônia… tudo eu que ensino para ele.”
C:� “Nas parreiras… cuidar…”
I:� “… tudo, tudo eu. No trator também… dirigir. Eu digo… 
é assim, vai devagar… ele me escuta. Eu que ensinei ele a 
podar…”
C:� “A minha irmã faz o papel de pai e mãe para ele…”



112

I:� “É. Eu ensino… eu fiz o papel de pai e mãe, porque o meu 
marido, sabe?… Eu vou te dizer uma coisa… talvez ele não 
tenha tido também, que eu acho que ele não teve… não teve… 
porque o pai dele e a mãe dele também não eram muito 
participativos, né? Ela era de uma época… outra época, né?… 
Eu nunca vi o Plínio pegar os filhos no colo e dar um beijo…”

F:� “Então ele era distante dos filhos?”

I:� “Distante dos filhos… eu não sei… ele gosta dos filhos, do 
jeito dele, ele gosta, mas não é aquele pai…”

F:� “… que dá carinho… abraço… beijo?”

I:� “Não, não.”
C:� “Ele é do tempo dos antigos…”
I:� “É. Do tipo que manda em casa… ‘o galo’, né? Eu tento dizer 
para o Plínio:� ‘Vamos fazer, lá, desse jeito…’ Mas ele me diz:� 
‘Tu quer mandar mais do que eu?’ Mas de um outro jeito… 
de um jeito italiano… Ele diz:� ‘Não é tu… quem canta aqui é 
o galo… se tu não quer assim… tu pode ir embora… pega tuas 
coisas e vai.”

F:� “Nossa…”

(risos)

I:� “Não dá, não dá para conversar com ele… não tem diálogo. 
Tu tenta… diz:� ‘Plínio, pensa um pouquinho…’ e ele:� ‘Não.’ 
Mas já viram… ele explode…”

F:� “Então quem manda é ele?”

I:� “É. E ele explode… e o pior é que sempre a gente acaba bri-
gando na hora do almoço… é isso aí que eu tenho que tentar 
mudar… por causa do Roberto.”
C:� “Ele tenta ponderar…”

(risos)

I:� “Tem vezes que o Roberto diz:� ‘Mas mãe… tu tinha o quê? 
Quando casou com o pai? Tinha o que na cabeça quando 
casou com o pai?’”



113

(risos)

I:� “E tu vai responder o quê?”

(risos)

F:� “Coisas do amor… vai dizer o que também diante de tudo isso?”

I:� “Quando se é nova… falta experiência…”

F:� “Se fosse hoje?”

I:� “Bah… não me pegava…”

(risos)

F:� “A senhora falou bastante no pai… como era a relação de vocês… 
e na família?”

I:� “O pai… o pai era doente, bastante doente. O pai tinha 
pressão alta e, depois, ele tinha depressão, também… e a 
gente, naquela época, não entendia muito ele… a doença que 
ele tinha. Então ele era sempre mal-humorado. Mas ele foi 
um pai bom. Foi um pai que nunca deixou faltar nada em 
casa. Ele, sim, manejava bem o dinheiro… tanto é que ele me 
ajudou… comprou metade da casa para mim. E quando eu 
vim morar aqui… a gente tinha condições precárias. Às vezes, 
ele ia para Flores e trazia para casa comida e levava para 
cima…”

F:� “Ele percebia a situação de dificuldade de vocês?”

I:� “É… ele sabia que o Plínio não ia mudar.”

F:� “Depois de quanto tempo de casada o seu pai faleceu?”

I:� “Não fazia muitos anos… ele morreu com quarenta e nove 
anos.”

F:� “Ele era bem novo ainda…”

I:� “Mas eu lembro do pai… quando me vem na cabeça… com 
carinho.”

F:� “Ele foi importante para senhora?”



114

I:� “É, foi bastante. Mas a mãe foi, foi também. Porque depois 
que ele faleceu e até hoje ela ainda me ajuda. Por isso que eu 
falo bastante dela.”

F:� “E também era ele que cuidava dos negócios?”

I:� “Era, também era ele… no banco. Mas ele até aceitava as 
opiniões da mãe… né? Ele aceitava, mas a conta do banco era 
dele.”

F:� “Assim, tudo no nome dele?”

I:� “Tudo, tudo no nome dele.”

F:� “Então, dona Inês, muito obrigada pela entrevista da senhora, que 
foi de muita utilidade…”

I:� “De nada e desculpa se eu falei demais… eu acho que falei 
muito.”

(risos)



115

Anexo F
Depoimento de  

Darci Antonio Vazatta
Declaração de cedência do depoimento

6ª Entrevista

Entrevistado(a): Frei Darci Antonio Vazatta
Entrevistadora: Fernanda Ferrarini
Data: 19/06/2008
Local: Flores da Cunha
Projeto: Mulheres sem voz

F:� Fernanda Ferrarini
D:� Frei Darci Antonio Vazatta

F:� “Hoje, dia dezenove de junho de dois mil e oito, eu, Fernanda 
Ferrarini, estou aqui em Flores da Cunha… entrevistando o Frei 
Vazatta, para nos contar um pouco sobre sua formação, sua vida e… 
como ele sente a questão da mulher aqui no município… principal-
mente no interior de Flores da Cunha…”
F:� “Bom dia, Frei.”

D:� “Bom dia.”

F:� “Seu nome completo?”

D:� “Frei Darci Antonio Vazatta.”



116

F:� “A data de nascimento do senhor?”

D:� “Vinte e dois de julho de cinquenta e sete.”

F:� “O local onde o senhor nasceu… é natural…?”

D:� “Eu nasci em Vila Segredo… pertencia ao município de 
Vacaria, atualmente município de Ipê.”

F:� “E como é que foi… assim, a decisão do senhor de optar pelo 
sacerdócio?”

D:� “A gente sente um convite… uma tendência… uma moti-
vação nesta direção. Não é aquela coisa bem explícita… mas 
a gente sente uma motivação para ingressar no seminário, 
por influência dos outros jovens da mesma idade, da mesma 
comunidade… que foi o meu caso, e com a visita do promotor 
vocacional… um pouco visualizando como seria esta nova 
vida em seminário, a convivência entre os jovens… com os 
freis. Então aquilo me chamou atenção e fez com que eu 
tomasse a decisão… de ingressar no seminário, ainda no ano 
de setenta e três. Então toda a minha vida foi uma vida… lá 
no seminário fazendo todo o processo formativo.”

F:� “Muito bem. E, assim, o local do estudo do senhor… por onde o 
senhor passou…?”

D:� “Eu passei… iniciei em Vila Flores, no internato… depois 
em Ipê, lá estudava no colégio estadual… e vivia no seminá-
rio. Em Veranópolis, em Marau, Flores da Cunha… e Porto 
Alegre… esse foi o percurso.”

F:� “Muito bem. E qual é a ordem religiosa a que o senhor pertence?”

D:� “É a Ordem dos Freis Menores Capuchinhos.”

F:� “E nesse tempo todo… nesses locais que o senhor passou, né… para 
ter a formação… o senhor sentiu alguma dificuldade… nos estudos… 
ah… ou também a questão de ficar longe da família… como o senhor 
sentia, assim, esse tempo?”

D:� “Quando ingressei no seminário, a… a dificuldade foi 
grande, porque eu nunca tinha ficado fora de casa… de um 



117

momento para outro me vi entre estranhos, embora no semi-
nário muitas coisas atraiam o jovem… o futebol, era o bilhar, 
era… é… outras brincadeiras, vôlei, e assim por diante… era 
um mundo totalmente novo… totalmente novo, então a gente 
foi se envolvendo progressivamente… e facilitou para mim 
que eu tinha uns colegas da mesma comunidade… que eu já 
conhecia…”

F:� “Ah, tá… sim, sim.”

D:� “Então, a tendência de quando o grupo é grande, mais de 
cem adolescentes… é formar pequenos grupos, subgrupos… 
as pessoas vão se enturmando, pela simpatia… e ali vai, vai 
vivendo, convivendo, e fica uma coisa bem mais fácil, né? De… 
de superar a… a saudade da família.”

F:� “Muito bem. E, quanto, assim… tinha uma espécie de pagamento 
nesses locais para… para formação… para os estudos?”

D:� “No processo formativo… eram três salários por ano para 
cada um dos jovens, então a família contribuía, mas nós 
tínhamos um período de estudos diários e outro período 
de trabalho… trabalhos manuais que ajudavam no nosso 
sustento… então em todas as etapas foi assim… mesmo 
durante a Filosofia… especialmente a gente trabalhava meio 
turno na firma, como empregado normal, e meio turno fa-
zíamos faculdade em Caxias do Sul. E a noite era o tempo… 
e no final de semana, era o tempo dos estudos e trabalhos 
complementares.”

F:� “Sim, sim. O complemento da formação… Quando é que o senhor 
veio trabalhar aqui em Flores da Cunha… o senhor lembra o ano?”

D:� “Sim. Eu iniciei aqui em Flores da Cunha no ano de dois 
mil e um, já vai fazer oito anos que estou aqui trabalhando 
como pároco em Flores da Cunha, também dividindo funções 
diferentes dentro da Casa, mas então não é só trabalho de 
Paróquia… a gente tem também compromisso dentro da 
Fraternidade.”



118

F:� “Como o senhor sente a… a religiosidade dos moradores de Flores… 
assim, no geral… o pessoal do interior… da cidade?”

D:� “Poderíamos dizer o seguinte:� Flores da Cunha se distin-
gue de todo e qualquer outro município… de toda e qualquer 
outra paróquia. É o lugar onde se cultivou muito a dimensão 
da fé, da religiosidade… é… isso marca profundamente cada 
uma das famílias, cada uma das comunidades. Hoje a pessoa 
que não tem uma vivência de comunidade… não recebe os 
Sacramentos em Flores da Cunha, ela é vista com ‘maus 
olhos’… com certo preconceito de quem não está em dia com 
a Igreja… com a sua missão de cristão… Então, a marca da 
fé é muito forte aqui em Flores da Cunha e fica mais fácil 
trabalhar com pessoas… com comunidades onde isso está 
bem presente. Enquanto tantos outros municípios por onde 
a gente passou… que trabalhou… a gente percebe uma certa 
frieza ou indiferença quanto à dimensão da fé do seguimento 
a Jesus Cristo… lá fica muito numa esfera individual, pes-
soal… não muito um valor comunitário.”

F:� “Justamente… E a questão das mulheres… o senhor sente, assim, 
que elas são mais voltadas para a questão da religiosidade… do que 
os homens? Ou é meio que parelho… assim…?”

D:� “A gente percebe, por causa da cultura… que a mulher tem 
um espaço bastante definido dentro da comunidade… é… os 
homens também têm o seu espaço, são espaços diferentes… a 
gente sempre diz assim:� dentro de uma comunidade cristã… 
não importa o serviço que se realize… o que importa é fazer 
alguma coisa pela comunidade. Então é marca da mulher, 
dentro da comunidade:� a animação das celebrações, da ca-
tequese, zeladora de quadra, de capelinha… se tem umas… 
uns serviços, umas funções, momentos… a mulher está 
muito presente, no que poderíamos dizer… no âmbito geral, 
a mulher tem uma predominância quanto à coordenação… 
a dinamização de serviços, de movimento dentro da Igreja… 
então… um espaço que ela foi conquistando progressivamen-
te… não foi dado! Ela conquistou.”



119

(pausa)

D:� “O homem ainda tem uma certa sansão quanto ao gerencia-
mento e à administração das comunidades… eu diria que isso 
vem até da cultura… é uma forma de… de um prolongamento, 
podemos dizer, da família… a família também… o homem tem 
a predominância… um certo controle, a… a responsabilidade 
maior é dele… é dele. Isso se transfere também na comuni-
dade e acontece com… certa naturalidade, por parte, é… dos 
homens e uma certa aceitação passiva, pacífica por parte das 
mulheres. Poderíamos dizer que em Flores da Cunha a gente 
tem apenas, de trinta e quatro comunidades… temos só uma 
em que as mulheres, que estão como que coordenando a parte 
administrativa.”

F:� “E seria qual, assim…?”

D:� “A comunidade de Nossa Senhora Consoladora, bairro 
União… que temos algumas mulheres que estão coordenando 
a parte administrativa.”

F:� “Seria aqui na cidade mesmo?”

D:� “Sim.”

F:� “Então… no interior isso não existe?”

D:� “É. Por enquanto não.”

F:� “E, falando do interior, assim, como o senhor percebe as famílias 
do interior… essa questão de, vamos dizer, mais do comando… das fi-
nanças… dos negócios… o senhor acha que a mulher… ela está tendo 
algum espaço ou ela ainda não conquistou isso… mais é adquirido 
pelo homem, mesmo?”

D:� “Eu diria que é todo um processo… no fundo, a mulher, 
pelo trabalho, vai ter que ocupar o seu espaço, né? As con-
quistas acontecem não porque alguém deixa espaço… mas 
porque alguém ocupa esse espaço e passa a convencer que 
tem condições, capacidade de conduzir… certos negócios, né? 
Então o trabalho que as mulheres fazem no interior vem de 
uma participação cada vez mais significativa… o problema 



120

maior é que ainda muitas mulheres… diferente dos homens, 
no interior, elas não têm o trabalho remunerado… e hoje a 
pessoa vale por aquilo que produz, né? Se tem remuneração… 
tem direito de gerenciar… se não tem… ela fica quase que 
automaticamente submissa a quem produz, quem consegue 
receber valores, para administrá-los.”

F:� “Muito bem. Então, ela teria um papel, não bem secundário, mas 
ela ficaria ‘atrás’ do chefe da família, vamos dizer assim?”

D:� “Ainda muito depende do quanto a pessoa ganha… hoje, 
na cabeça das pessoas, o quanto cada um ganha, né? Na 
família em que a mulher ganha mais do que o homem, por 
um motivo ou outro, ela tem o espaço conquistado com certa 
naturalidade… na família, em que o homem recebe… ganha ou 
gerencia, ela é quase que submissa. Não é que não participe, 
mas a participação é mais passiva… cativa.”

F:� “Ok, ok…”
F:� “Até algumas passagens da própria Bíblia, né, por exemplo, a 
questão do Gênesis… coloca ou define, enfim… o patriarcalismo. O 
que o senhor teria pra me dizer sobre isso? Teria alguma relação 
com… com essa função que os homens, mais do interior, né… a gente 
percebe… de querer ser o chefe da família. O senhor acha que é uma 
coisa bem comum?”

D:� “Eu diria… que a própria orientação religiosa, dada pela 
Igreja, no passado, foi um tanto nessa linha. Porque um 
pouco é da cultura, né? A gente sabe que a cultura do ita-
liano que é predominância, ainda em Flores da Cunha… é 
que o homem era ‘o Cabeça’… era o pensante, é aquele que 
tomava as decisões… aquele que… tinha melhor condições, 
por causa da convivência com outros, dos ambientes que 
frequentava de… saber a questão de valores… da mercado-
ria a ser vendida… assim por diante. Então era aquele que 
mais se mantinha atualizado, né? Ele que se qualificava, se 
capacitava para gerenciar os negócios da família, enquanto 
a mulher, ela tinha uma outra função… era o cuidado com 
o lar especificamente e um trabalho complementar depois, 



121

nas outras atividades. Mas dentro das possibilidades… Então, 
devido à formação, já era uma coisa quase que natural do… o 
homem ser o pensante, o cérebro da família, e a mulher ser a 
administradora do lar…”

F:� “… do lar.”

D:� “… poderíamos dizer, em outras palavras, né? Então até a 
orientação da Igreja, no passado, acontecia um pouco nessa 
direção… no respeito à cultura existente. Hoje, não é que a 
Igreja pregue ao contrário… de que cada um deve gerenciar 
os seus bens, de que a mulher deve gerenciar os bens da famí-
lia… mas que… tanto um quanto a outra, eles devem ocupar 
o seu lugar, o seu espaço… não mais pela predominância do 
homem, mas cada família deve buscar o seu ponto comum… 
a melhor forma, o melhor jeito de uma tal convivência sadia, 
saudável, respeitosa, valorizando essa diversidade.”

F:� “Muito bem. Agradeço muito as palavras do senhor, que foram 
bastante esclarecedoras para o meu trabalho. Muito obrigada.”

D:� “Disponha sempre.”



122

Anexo G
Depoimento de  

Cerenita Stuani Mezomo.
Declaração de cedência do depoimento.

Fotografia de Cerenita Stuani ainda quando era solteira e de 
Studio do casal Cerenita Stuani Mezomo e Ulisses Mezomo.

7ª Entrevista

Entrevistado(a): Cerenita Stuani Mezomo
Entrevistadora: Fernanda Ferrarini
Data: 21/06/2008
Local: Flores da Cunha
Projeto: Mulheres sem voz

F:� Fernanda Ferrarini
C:� Cerenita Stuani Mezomo

F:� “Hoje, dia vinte e um de junho de dois mil e oito, eu, Fernanda 
Ferrarini, estou entrevistando a dona Cerenita, que vai contar, um 
pouquinho, como é que foi a vida dela, quando ela era criança… e 
depois quando ela casou.. como foi a vida dela junto com o marido… 
junto com a sogra, já que ela viveu muito tempo com a sogra. Para 
começar, dona Cerenita, qual o seu nome completo?”

C:� “Cerenita Teresinha Stuani Mezomo.”

F:� “Onde foi que a senhora nasceu? O nome da comunidade?”



123

C:� “Lajes, Santa Catarina.”

F:� “E a senhora veio morar aqui para Flores com que idade? A se-
nhora lembra?”

C:� “Com seis anos.”

F:� “Bem novinha… Como é que era o nome da localidade onde a 
senhora veio morar, aqui em Flores?”

C:� “São Francisco.”

F:� “É aqui pertinho de onde a senhora mora?”

C:� “Sim.”

F:� “E como é o nome da comunidade daqui… que a senhora mora 
hoje?”

C:� “É Linha Oitenta.”

F:� “Fica no município de Flores da Cunha?”

C:� “Sim.”

F:� “Um pouquinho, assim, de quando a senhora era pequena… a 
senhora lembra como era na casa da senhora… a relação com o pai, a 
mãe, os irmãos, o trabalho?”

C:� “Ah… trabalhar… trabalhar bastante… porque tinha bastan-
te criança e bastante serviço. Tinha que trabalhar bastante.”

F:� “Vocês eram em quantos irmãos?”

C:� “Dez.”

F:� “Família grande… E, assim, em que produção vocês trabalhavam, 
naquela época? Era com uva?”

C:� “É. Aqui em São Francisco era com uva.”

F:� “Na casa da senhora… na época, mais dos negócios… quem era que 
cuidava dessa parte… era a mãe ou o pai?”

C:� “Era ele… o pai.”

F:� “Sempre o pai?”



124

C:� “Sempre.”

F:� “A senhora chegou a estudar?”

C:� “Não.”

F:� “Não teve oportunidade?”

C:� “É… não deu pra estudar, porque tinha que trabalhar e daí 
não deu para estudar.”

F:� “A senhora cuidava dos irmãos menores, também?”

C:� “Sim.”

F:� “Tinha quantos irmãos para cuidar?”

C:� “Tinha dez irmãos ao todo.”

F:� “Acho que eram uns oito, então?” 

C:� “É… era… era uma tropa.”

(risos)

F:� “A senhora é uma das mais velhas, né?”

C:� “Tem a Glória e depois sou eu.”

F:� “A senhora está com que idade, hoje?”

C:� “Sessenta e um, amanhã.”

F:� “Ah! Então temos aniversário?”

(risos)

F:� “Quando a senhora cresceu mais… que estava solteira… onde era 
que a senhora trabalhava?”

C:� “Sempre na colônia e em casa.”

F:� “Era que tipo se serviço… fazer a limpeza…?”

C:� “… terminava de fazer o serviço, nós íamos para a colônia.”

F:� “Trabalhavam na uva… com as parreiras?”

C:� “Sim.”



125

F:� “Com que idade a senhora casou?”

C:� “Com dezoito anos.”

F:� “O nome do marido da senhora?”

C:� “Ulisses Mezomo.”

F:� “Ele morava aqui na capela da Linha Oitenta, mesmo?”

C:� “Sim.”

F:� “Vocês eram meio vizinhos aqui… de colônias?”

C:� “É… era vizinho, aqui pertinho.”

F:� “E como vocês se conheceram, aqui na capela ou…?”

C:� “… num baile.”

F:� “Num baile. Que bom. O marido da senhora está com que idade 
hoje?”

C:� “Sessenta e seis, ele vai fazer.”

F:� “Quantos filhos vocês tiveram?”

C:� “Três filhos.”

F:� “O marido da senhora… chegou a estudar ou ele não foi para a 
escola?”

C:� “Ele estudou até a oitava série.”

F:� “E hoje em dia no que vocês trabalham aqui?”

C:� “Com aviários.”

F:� “Vocês chegaram a ter produção… trabalharam com uva?”

C:� “Sim. Trabalhamos vários anos com uva… e agora faz uns 
trinta anos com os aviários.”

F:� “E as parreiras… elas são cuidadas… venderam ou são ainda de 
vocês?”

C:� “Foi dado para a filha.”

F:� “Então é ela que está trabalhando, agora, com a colônia?”



126

C:� “É.”

F:� “Assim, quando a senhora casou… vocês foram morar sozinhos ou 
na casa da família dos Mezomo?”

C:� “Com a sogra.”

F:� “O sogro também era vivo, na época?”

C:� “Também.”

F:� “Por quanto, mais ou menos, quanto tempo?”

C:� “Vinte anos com os dois e… vinte e nove com a sogra.”

F:� “A senhora podia me contar um pouquinho como é que era, 
assim, a sua convivência com o sogro… a sogra? Como é que vocês 
se davam?”

C:� “Agora, o sogro era uma pessoa muito boa. Só que a sogra 
era muito… uma pimenta. Aquela era difícil mesmo. Pelo 
amor de Deus. Mas agora o sogro era uma pessoa muito boa.”

F:� “E… o que ela fazia que a senhora não gostava?”

C:� “O problema dela era quando bebia… ficava purgante.”

F:� “E, assim, ela queria mandar na casa?”

C:� “Ela mandava em tudo. Era ela que mandava.”

F:� “Até no marido da senhora?”

C:� “É… mandava no marido dela, mandava no meu marido… 
mandava em tudo.”

(risos)

C:� “E tinha que ser do jeito que ela queria.”

F:� “E depois que ela faleceu… então, quem era que assumiu a lide-
rança da casa?”

C:� “O Ulisses, o meu marido. Agora é ele que manda em tudo.”

F:� “Até hoje?”

C:� “Sim.”



127

F:� “E a senhora?”

C:� “Ah! Eu ajudo, mas, que nem, na frente é ele, né?”

F:� “Essa questão de banco, contas, dinheiro?”

C:� “Aí é tudo com ele.”

F:� “Se a senhora pudesse… decidir, assim, sobre os negócios… a se-
nhora gostaria, conseguiria?”

C:� “Depende os negócio, né. Porque se é negócio que tem que 
saber ler e escrever, assim, aí não dá. Eu não sei.”

F:� “Isso não depende da experiência da vida somente…”

C:� “Experiência… daí eu tenho…”

(risos)

F:� “Daí daria… Para ir terminando, a senhora podia falar um pouco 
o que sente… como sente em respeito da religião… dos padres. A 
senhora acha importante que a religião continue influenciando 
ainda… como no passado?”

C:� “A religião… eu acho uma coisa muito boa. Uma religião 
ou outra a gente tem que ter. Agora eu acho que está bom.”

F:� “E a senhora acha que… que o que os padres falam… o pessoal 
está seguindo?”

C:� “Eu acho que, na realidade… os da minha idade sim. Mas 
a juventude não. Porque tu vai na missa e juventude tu não 
vê, bem pouco.”

F:� “Seria mais da faixa etária de vocês?”

C:� “É… quarenta, cinquenta anos para frente, aí tem bastante. 
A juventude… tem pouca.”

F:� “E existe dificuldade pra encontrar a liderança da comunidade… 
dos fabriqueiros… dos festeiros? Tem juventude que participa?”

C:� “Aqui no Oitenta tem três meninas que vão ali ajudar… ali 
nos cultos. Se não… é só gente casada.”



128

F:� “Existe mulher, assim, fabriqueira? Ou são só os homens que 
lideram essa parte dos negócios da comunidade?”

C:� “Agora… na frente é os homens. Depois as mulheres 
ajudam.”

F:� “As mulheres ajudam… apoiam. Mas a decisão final é dos homens?”

C:� “Sim.”

F:� “Então os homens praticamente dominam tudo… na colônia, na 
comunidade e até, praticamente, na casa toda?”

(risos)

C:� “É. Mais os homens.”

F:� “É difícil eles deixarem as mulheres mandarem?”

(risos)

C:� “É.”

F:� “Então… era isso, Dona Cerenita, muito obrigada pela entrevista.”

C:� “Não por isso.”



129

Anexo H
Depoimento de  

Rita Maria Mascarello Guareze
Declaração de cedência do depoimento

8ª Entrevista

Entrevistado(a): Rita Maria Mascarello Guareze
Entrevistadora: Fernanda Ferrarini
Data: 22/06/2008
Local: Flores da Cunha
Projeto: Mulheres sem voz

F:� Fernanda Ferrarini
R:� Rita Mascarello Guareze

F:� “Hoje, dia vinte e dois de junho de dois mil e oito, eu, Fernanda 
Ferrarini, estou entrevistando a dona Rita… para falar um pouqui-
nho sobre a vida dela, sobre… como é que era na casa dos pais, depois 
quando ela casou…”
F:� “Dona Rita… o seu nome completo?”

R:� “Rita Maria Mascarello Guareze.”

F:� “Onde é que a senhora morava antes de casar?”

R:� “No Sete de Setembro, que nem, para lá da capela.”

F:� “No outro lado da capela?”



130

R:� “Sim.”

F:� “A idade da senhora?”

R:� “Cinquenta e dois anos.”

F:� “A senhora podia contar um pouquinho como é que era… quando 
a senhora morava lá com seus pais… sobre o trabalho, sobre… como 
lidavam com o dinheiro? Quem é que tomava as decisões lá na casa 
da senhora? Me conta um pouquinho?”

R:� “Trabalhar… trabalhar… Ajudava em casa…”

F:� “E a senhora fazia o quê, em casa?”

R:� “Ah… fazer… a gente tinha que fazer a comida, limpava… 
fazer a limpeza. E na colônia.”

F:� “E lá na colônia… com o que vocês trabalhavam?”

R:� “Naquele tempo, se tinha as mulas… ainda não se tinha 
máquina. Depois, quando a gente era bem… que nem adulto, 
tinha uma tobata.”

F:� “Ah, então vocês conseguiram uma tobata… E qual era a produção 
de vocês?”

R:� “De uva. Plantava também o milho, o trigo.”

F:� “Tinha horta também?”

R:� “É.”

F:� “Tinha muito trabalho?”

R:� “Trabalho? Má!”

(risos)

R:� “E pobre… nós era pobre, porque os dois eram bastante 
doentes [os pais dela].”

F:� “A família era bastante grande?”

R:� “Nós éramos em cinco irmãos, só.”

F:� “Vocês moravam com a nona e o nono? Ou eram só vocês?”



131

R:� “De pequeninhos, sim. Quando eu era bem pequeninha 
tinha os nonos. Depois faleceram.”

F:� “Estavam na casa da família?”

R:� “É. Dos nonos.”

F:� “A senhora estudou até que série?”

R:� “Até a quinta.”

F:� “Até a quinta série?”

R:� “Sim.”

F:� “Em Sete de Setembro?”

R:� “No Sete de Setembro, mesmo, tinha uma escolinha lá 
embaixo, perto de casa. Depois, tinha a quinta série no Sete 
de Setembro, que nem… na capela. Então, lá tinha a quinta 
série… lá embaixo.” 

F:� “Aí só tinha a quinta série? Depois teria que ter vindo para 
Flores?”

R:� “É… tinha. Mas não deixaram… tinha que trabalhar.”

F:� “A senhora é uma das mais velhas ou do meio?”

R:� “Do… Do meio. Tinha duas irmã mais velhas e dois irmãos 
mais novos.”

F:� “Na casa da senhora… mais em relação aos negócios, quem é que 
lidava, lá?”

R:� “O pai.”

F:� “Sempre o pai.?”

R:� “A mãe ajudava, que nem.”

F:� “Mas o dinheiro… quem mais controlava era o pai?”

R:� “Sim. O pai que ia atrás dos negócios.”

F:� “Vender a produção… comprar aquilo que precisava?”



132

R:� “A mãe ajudava, porque o meu pai era meio tímido, que 
nem, a mãe precisava ajudar, às vezes.”

F:� “Como é que a senhora conheceu o seu marido?”

(risos)

R:� “Lá na capela… a gente ia lá.”

F:� “Então ele morava na mesma comunidade?” 

R:� “Só que ele no lado de lá e eu no lado de cá.”

F:� “Em Sete de Setembro, né?”

R:� “Isso.”

F:� “No município de Flores da Cunha?”

R:� “Isso. E bem novos… a gente namorou um monte.”

F:� “Quantos anos vocês namoraram?”

R:� “Nem sei bem… bastantinho… uns dez, doze anos, eu acho, 
em tudo… namorico, assim, não era direto e já namorar.”

F:� “Sim, sim. Então não foi direto namorar em casa?”

R:� “Não, não… foi bastante tempo antes de vir namorar em 
casa.”

F:� “Como é o nome do marido da senhora?”

R:� “Nildo Guareze.”

F:� “E ele estudou até que série?”

R:� “Na quinta, também. Porque, naquele tempo, em Sete de 
Setembro, tinha a quinta série. Depois morreu e agora voltou, 
né.”

F:� “Muito bem. A senhora lembra o ano do casamento de vocês?”

R:� “Foi em oitenta e um, porque faz vinte e sete anos que 
casamos.”

F:� “Quantos filhos a senhora tem?”



133

R:� “Tenho dois.”

F:� “São meninos ou também tem menina?”

R:� “Dois meninos.”

F:� “E hoje em dia, na casa da senhora, com seu marido, vocês têm 
mais alguém morando com vocês?”

R:� “Nós moramos bastante tempo junto com os meus cunha-
dos. E agora casaram, e a nona… levaram ela. Ela veio morar 
em Flores da Cunha.”

F:� “A senhora sabe me dizer… quantos anos morou junto com os 
nonos?”

R:� “Com a nona, até que ela estava lá… vinte e dois anos, 
que nem. Assim, a gente fez cozinha separada. Junto a gente 
viveu bastante, que nem, tudo na mesma cozinha.”

F:� “Então depois resolveram separar?”

R:� “Aí fizemos a cozinha separada…”

F:� “Ela ficou com a parte dela…?”

R:� “E nós fizemos atrás. Aí ela ficou na frente.”

F:� “Como é que era, assim, a relação da senhora com a sua sogra?”

R:� “Bem… mas é que ela pensava muito naqueles de fora.”

F:� “Dava mais razão aos filhos que tinham saído de casa?”

R:� “Mais razão e valor aos de fora. Que nem, lá o Nildo tinha 
que dar tudo, no entender dela.”

F:� “Para os outros filhos, no entender dela?”

R:� “Sim. E o nono que estava sempre doente… sempre cuida-
mos nós.”

F:� “E, mesmo assim, ela não admitia essa ajuda?”

(risos)

R:� “É que a cabeça dela era meio complicada.”



134

(risos)

F:� “E, assim, o marido da senhora… eram em quantos irmãos?”

R:� “Sete.”

F:� “A família dele estavam todos fora, assim, da família?”

R:� “Só teve uma que casou, assim, que nem, sem sair da colô-
nia. Se não, todo mundo.”

F:� “E o marido da senhora ficou… sempre viveu lá?”

R:� “Sempre viveu lá.”

F:� “Essa sua cunhada… ela está lá também, vivendo na colônia, hoje 
em dia?”

R:� “Ela está lá na Lagoa Bela.”

F:� “Então, ela foi na casa do marido dela?”

R:� “Sim.”

F:� “E, assim, um pouquinho sobre a religião, que é bem forte aqui na 
nossa cidade, no nosso município… a senhora, assim, concorda com 
os padres? Com o que eles falam?”

R:� “Eu estou mais na católica, né?”

F:� “Sim.”

R:� “Eu acho que é a melhor…”

F:� “Que é a forte aqui na região.”

R:� “Eu sou católica. Mas os padres… ‘No vó tanto à messa’ 
[Não vou tanto à missa], para te dizer a verdade.”

F:� “Mas a senhora acha que é importante… a religião católica?”

R:� “Eu, sim. E ajuda, também, ter fé.”

F:� “E hoje em dia, lá com o marido da senhora, quando tem a venda 
da produção, os negócios, quem é que cuida mais?”

R:� “Ele, ele.”



135

(risos)

R:� “Eu só vou fazer o cadastro, essas coisa, pagar o sindicato… 
essas coisinhas. Se não, esses negócio de cantina, do vinho, é 
com ele. Eu até prefiro, porque é melhor que ele faça.”

F:� “Então, a senhora concorda que é melhor que os homens cuidem 
dessa parte dos negócios?”

R:� “Sim. Eu faço… eu ajudo, que nem, mas ele é ‘o Cabeça’, no 
meu jeito, na minha cabeça.”

F:� “Seria da forma da criação, dos costumes da família?”

R:� “Sim. Mas, se precisar… eu vou. Eu faço também…”

F:� “Mas, se der para deixar para ele, é melhor?”

R:� “É melhor, é bem melhor.”

F:� “A senhora acharia que, em algum momento, se tivesse que deci-
dir sozinha, então, daria para fazer?”

R:� “Dá, dá para se virar. Até, no outro dia, embaixo das parrei-
ras, ele disse que eu não conheço bem as parreiras. Eu disse 
que eu conheço, sim. Porque se precisar eu sei me virar, e 
muito bem.”

F:� “No trabalho da colônia, a senhora não tem dificuldade?”

R:� “Não. O que ele faz, eu faço.”

(risos)

R:� “Eu não tenho medo do trabalho.”

F:� “Muito bem. Então, dona Rita, era mais isso, mesmo… Muito 
obrigada pela entrevista…”

R:� “Acho que eu falei pouco…”

F:� “Não, não. Era o que eu precisava para o meu trabalho. Muito 
obrigada, mesmo.”

R:� “De nada.”



136

Anexo I

Reprodução de fotografia do Museu e Arquivo Histórico Pedro Rossi (MAHPE) de um grupo de 
homens acompanhando Frei Eugênio, em frente ao Convento dos Capuchinhos Sagrado Coração de 

Jesus, em Flores da Cunha.

Reprodução de fotografia do Museu e Arquivo Histórico Pedro Rossi (MAHPE) da vista aérea do 
Convento dos Capuchinhos Sagrado Coração de Jesus, em Flores da Cunha.




	Introdução
	Os primeiros tempos
	Patriarcalismo
	Igreja: em nome do sistema patriarcal
	Mulher: dominar é preciso…
	As relações de poder

	Exclusão feminina
	Conclusão
	Bibliografia
	Anexo A
	Anexo B
	Anexo C
	Anexo D
	Anexo E
	Anexo F
	Anexo G
	Anexo H
	Anexo I

